

تأليف الدكتور صالح بن فوزان بن عبد الله الفوزان

راجع الترجمة د/ محمد عيد الحق انصاري

ترجمة د/سمير عبد الحميد إبراهيم د/فضل الهي

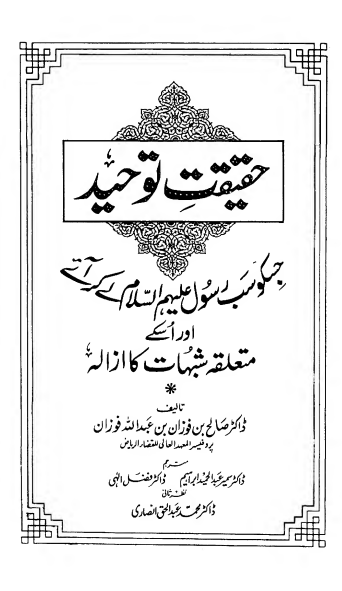
ۇاكۇمئالى بى فرزان بى جىداللە فرزان يەنىيرامىداسان مىندالاي

أوردو





attered و المعالمين معاملات من بي المعامل الم THE COOPERATIVE OFFICE FOR CALL & FOREIGNERS GUIDANCE AT SULTANAN Tel 4240077 Fax 4251005 P.O.Box:92675 Ryadh L1663 K.S.A. E-mad: sultanah22@hotmail.com







مُلهحقوق محفوظ مين

# يبيش لفظ

## از - معالی الد کتور عبدالله بن عبدالمحس التر کی چانسلر امام محمد بن سعود اسلامک یو نیور سٹی

بعض مسلمان علاقوں اور ان کے بعض باشندوں کے دلوں میں جالت و تقلید یا جابلانہ تعصب کی وجہ سے جو تباہ کن مذاصب موجود ہیں ان کے خطرات سے سب آگاہ ہیں۔ اللہ تعالی کے فضل و کرم سے آگرچہ ایسے لوگ اپنی استعداد اور تعداد کے اعتبار سے قلیل ہیں لیکن ان سے چشم لوثی کرنا ان کے باطل نظریات و عقائد کے انتشار کا سبب بنتا ہے۔ اور یہ بات دعوت اسلامہ اور مسلمانوں کے لئے انتہائی خطرہ کی ہے۔

ساری امت اسلامیہ پر واجب ہے کہ ان گروہوں کے خلاف ہر سر پیکار رہے،
ان کی گرائی کو آشکارا کرے، ان کے عقائد کی خرابی بیان کی جائے اور
انکے اللہ تعالی اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی حدایت کے برعکس اور مخالف
ہونے کو بیان کرے۔

فاسد عقائد کی نقاب کشائی' اور ان گمراہ فرقوں کا بول کھولنے کے لئے جن کو شیطان نے اندھا کر رکھا ہے، اور جن کے برے اعمال کو ان کی نظر میں خوبصورت بنا رکھا ہے، اور جن کے لئے جادہ حق و صواب کو چھوڑنے

کی خاطر مختلف صلے بہانے تراش کر رکھے ہیں۔ انتہائی ضروری ہے کہ الل السنت و الجماعت کے مذہب کی تشریح پیش کی جائے، تمام اسلامی امور کے متعلق ان کے نقطہ نظر کی وضاحت کی جائے اور ان کے اس عقیدہ کو بیان کیا جائے جو حق و ہدایت کے مطابق ہے۔

جب سے گراہ فرقے ان یہود و منافقین کے ہاتھوں پیدا ہوئے جو اسلام کی صورت بکاڑنے اور اندر ہی سے اس کو ختم کرنے کے لئے اس میں داخل ہوئے تب ہی سے اللہ تعالی نے ان کے لئے الیے لوگ مقرر فرما دئے جو آن کا رد کرتے رہے۔ ان کے باطل ہونے کو واضح کرتے اور یہ ثابت کرتے رہے۔ ان کے باطل ہونے کو واضح کرتے اور یہ ثابت کرتے رہے کہ ان کی باتیں اسلامی عقیدہ اور شریعت کے منافی ہیں۔

اللہ کے فضل و کرم سے آج اسلامی بونیورسٹیوں میں، اور ان میں سے سر فہرست جامعہ الامام محمد بن سعود الاسلامیہ میں بہت سے ایسے الل علم موجود ہیں جو سلف صالحین، اہل السنت والجماعت کے مذہب کو بڑھے کھے اور دوسرے لوگوں کے لئے لوری شرح و بسط کے ساتھ بیان بھی کر سکتے ہیں دوسرے لوگوں کے لئے لوری شرح و بسط کے ساتھ بیان بھی کر سکتے ہیں فار اور مختلف زبانوں میں اس کا ترجمہ کرنے کی استعداد بھی رکھتے ہیں تاکہ یہ لئر یچر دنیا کے تمام گوشوں کے مسلمانوں تک پہنچ وہ اس سے آگاہ ہوں، اور وہ اسپر ثابت قدم رہتے ہوئے راہ حق سے بھکے ہوئے افکار و نظریات اور مذاہب سے بچ سکیں۔ شیخ صالح بن فوزان الفوزان نے توحید، جس کو اور مذاہب سے بچ سکیں۔ شیخ صالح بن فوزان الفوزان نے توحید، جس کو اور اس کے متعلق پیدا کردہ شبمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ دور اس کے متعلق پیدا کردہ شبمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ دور اس کے متعلق پیدا کردہ شبمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ دور اس کے متعلق پیدا کردہ شبمات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔

سے امید رکھتے ہیں کہ وہ ان کوشوں کو بار آور فرمائیں جن کا مقصد صرف یہ ہے کہ اہل السنت و الجماعت کے وہ عقائد اور شرائع بیان کتے جائیں جو کہ اسلام کی اساس ہیں اور ای غرض کیلئے یہ فیصلہ کیا حمیا ہے کہ آسان و مختصر انداز میں العراط المستقیم (سیدھی راہ) کے عنوان سے کتا بچ شائع کھی مادی۔

جناب مؤلمت ۔ وفقہ اللہ تعالی۔ نے اپنے اس مفید کتابچہ میں عقیدہ کی اہمیت بیان کرنے پر خصومی توجہ دی ہے۔ انہوں نے یہ بات واضح کی ہے عقیدہ امت کی عمارت کی مضبوط بنیاد ہے انہوں نے توجید کی اقسام اور اسکی ہر قسم کے متعلق کافروں کے نقطہ نظر کو خوب شرح و بسط سے بیان کیا ہے۔ انہوں نے یہ بات بھی واضح کی ہے کہ کس طرح پہلی امتیں توجید عبادت سے متعلق شرک میں مبتلا ہوئیں اور اپنے فلط موقف کو ثابت کرنے کے لئے کیا کیا شبات اٹھا۔ مولف نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ پہلی اور موبودہ امتوں میں کیا گیا باتیں مشترک ہیں۔ پھر ان کے باطل دعوں اور شبات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں ان کے عقائد کی خرابی اور دلائل کے بودے ن کو ثابت کیا ہے۔

علاوہ ازیں فاضل مولف نے شفاعت اس کی شروط اس میں منظور ہونوالی اور نامنظور ہونوالی اس باتوں کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اولیاء و صالحین سے تبرک حاصل کرنے کے موضوع پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے۔ وسیلہ اور اس کی جائز و نا جائز قسمول کی تفصیل بھی بیان کی ہے۔

جو لوگ کہانی قصوں اور خوابوں ر اعتماد کرتے ہیں اور قبروں ر جانے سے

اپنی بعض ماجات کے پورا ہونے سے اپنے شرک کے سحیح ہونے پر استدالل کرتے ہیں، فاضل مولف نے ان کا رد کرتے ہوئے اپنے اس کتابچہ کا افتتام کیا ہے۔ اللہ تعالی انہیں جزائے خیر عظا فرماویں اس کوشش کو نفع مند بنا دیں اور ہم سب کے نیک عزائم کو پورا فرماویں۔ اللہ تعالی ہی سیدھی راہ کی طرف راہنمائی فرمانے والے ہیں وہ ہمارے کار ساز ہیں، ہمترین کار ساز اور ہمترین مددگار ہیں۔

دا کشر عبدالله بن عبدالمحسن الترک پیانسلر امام محمد بن سعود اسلامک لونیورسٹی



حقیقت توحید کا بیان جس کو سب رسول علیم السلام لے کر آئے اور اس کے بارے میں پھیلائے ھوئے شبات کا رو

اَلْحَمْدُ بِنِهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ خَاتَمِ الرُّسُلِ وَمَنْ تَمَسَّكَ بِسُنَّتِهِ وَسَارَ عَلَى تَهْجِه إِلَى يَوْمِ الرَّسُلِ وَمَنْ تَمَسَّكَ بِسُنَّتِهِ وَسَارَ عَلَى تَهْجِه إِلَى يَوْمِ الدِّيْنِ . أَمَّنَا بَعْدُدُ:

عقیدہ بی وہ بنیاد ہے جس پر امتوں کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ ہر امت کی بہتری اور سر بلندی اس کے عقیدہ کی سلامتی اور اس کے افکار کی درستگی سے وابستہ ہے۔ اس لئے انبیاء علیم العلاۃ والسلام نے عقیدہ کی اصلاح کی دعوت کی ابتداء اس طرح کی:

﴿ ... أَعْبُدُوا ٱللَّهَ مَالَكُم مِنْ إِلَنهِ عَيْرُهُ، ... ﴾ (١)

اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أَمَّةِ رَسُولًا أَنِ أَعْبُدُوا أَلَتَهُ وَأَجْسَنِبُوا

ٱلطَّنغُوتُ ... ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف: آيت ٥٩ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة المنحل: آيت ٣٧ -

یہ اس کئے ہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق کو صرف اپنی ہی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے:

﴿ وَمَا خَلَقْتُ أَلِجُنَّ وَأَلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

میں نے جن اور انسان ای لئے پیدا کئے ہیں کہ وہ میری عبادت کریں۔

عبادت الله تعالى كا اپنے بندوں رہ حق ہے۔ جیسا كه نبی كريم صلى الله عليه وسلم نے حضرت معاذ بن جبل رضى الله عنه سے لوچھا: كيا تمين معاوم ہے كه الله تعالى رہ كيا حق ہے؟ كه الله تعالى رہ كيا حق ہے؟ بھر فرمايا "الله تعالى كا بندول رہ حق يہ ہے كه وہ اس كى عبادت كريں اور كى كو اس كا شريك نہ ظهرائيں اور بندوں كا الله رہ حق يہ ہے كہ جو اس كى عاته كى كو شريك نہ بنائيں تو ان كو عذاب نہ دے "(۲)

بہ حق تمام حقوق سے پہلے ہے، کوئی اور حق اس سے پہلے ہے نہ اس سے بڑھ کر۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَفَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْمُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِأَلْوَ لِلدِّينِ إِحْسَدُنَّا .. ﴾ (٣)

تمہارے بروردگار نے یہ حکم دیا کہ اس کے سوا کسی اور کی عبادت نہ کرو اور ماں باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔

<sup>(</sup>۱) سورة الذاريات : آيت ۵۲ ـ

<sup>(</sup>٢) سحيح بخارى: كتاب التوحيد " ١٣٠ : ٣٠٠ ، سحيح مسلم كتاب الايمان وديث نمبر ٣٠٠ \_ (٣) سورة الاسراء : آيت ٢٣ \_

#### اور یه جمی فرمایا:

## ﴿ قُلْ تَمَالُوٓا أَقَلُ مَاحَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوْلِهِـ شَيْئًا ۚ وَإِلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ ﴾ (()

کہ دیجئے آؤ میں تم کو یہ رواہ کر سناؤں جو تممارے پروردگار نے تم پر حرام کیا ہے: تم کسی چیز کو اس کا شریک نہ شراؤ اور مال باپ کے ساتھ اچھا ۔ سلوک کرو۔

و کہ یہ حق تمام حقوق پر افضل ہے اور دین کے تمام احکام کی جڑ اور بنیاد ہے اس لئے نبی کرم ملی اللہ علیہ وسلم مکہ کی تیرہ سالہ زندگی میں لوگوں کو اس حق کے قائم کرنے کی دعوت دیتے رہے اور اللہ تعالی کے ساتھ کسی کے شریک ہونے کی نفی کرتے رہے۔ قران کرم کی بیشتر آیات میں بھی اس حق کو ثابت کیا گیا ہے اور اس کے بارے میں شبهات کی نفی کی گئی ہے۔ ہر نمازی نواہ وہ فرض بڑے یا نفل اللہ تعالی سے ذیل کے الفاظ میں اس حق کو اوا کرنے کا عمد کرتا ہے۔

﴿ إِيَّاكَ نَبُّهُ وَإِيَّاكَ نَسْنَعِيثُ ﴾ (١).

ہم تیری بی بندگی کرتے ہیں اور تجہ بی سے مدد چاہتے ہیں۔ اس عظیم حق کو توحید عبادت کیا "توحید الوصیت" یا "توحید الطلب و القصد" کها جاتا ہے۔ ناموں کے اختلاف کے باوجود مراد ایک بی ہے۔ یہ توحید

<sup>(</sup>١) سورة الانعام : آيت ١٥١ \_

<sup>(</sup>٢) مورة الفاتحه: آيت ۵ ـ

انسانی فطرت میں موجود ہے (جیسا کہ حدیث شریف میں ہے)۔ "ہر پیدا ہونے والا فطرت میں پیدا ہوتا ہے"۔

انحراف بری تربیت کی وجہ سے رونما ہوتا ہے (جیسا کہ حدیث شریف میں ہے):
" بچہ کے والدین اس کو یمودی یا عیسائی یا مجوسی بنا دیتے ہیں "(۱)
دنیا میں پہلے صرف یمی توحید تھی۔ شرک بعد میں پیدا ہوا۔ اللہ تعالی نے فرما یا ہے:

﴿ كَانَالْنَاسُ أَمَّةُ وَعِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّيِيْتِ نَ مُبَشِّرِينِ وَمُنذِدِينَ وَأَنزَلَ مَعْهُمُ (٢) الْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اَخْتَلَفُواْ فِيهِ ... ﴾.

لوگ ایک امت تھے اپس اللہ تعالی نے پسیغمبروں کو بھیجا، خوشخبری دینے والے اور درانے والے اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی حق کے ساتھ تاکہ وہ لوگوں کے درمیان ان باتوں میں فیصلہ کریں جن میں انہوں نے اختلاف

ایک اور جگه فرمایا:

﴿ وَمَاكَانَ ٱلنَّتَاسُ إِلَّا أَمَّتَهُ وَحِدَةً فَآخَتَكَ لَفُواْ ... ﴾ (٣)

اور لوگ (پہلے) ایک می جماعت تھے، پھر انہوں نے اختلاف میا۔

(٣) سورة لونس : آيت ١٩ ـ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: حدیث نمبر ۲۰۴۷ -

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آيت ٢١٣ \_

حضرت ابن عباس رضی الله عنهما نے فرمایا "حضرت آدم اور حضرت نوح علیما السلام کے درمیان دس صدیال سرری ہیں، اور وہ سبھی لوگ اسلام پر تھے '(۱) علامہ ابن القیم نے کہا ہے "آیت کی تفسیر میں یہی بات درست ہے" پھر انہوں نے ای بات کی تائید میں قران کریم سے اور دلائل بھی پیش کئے ہیں۔(۲)

حافظ ابن کثیر نے بھی اپنی تفسیر میں اس بات کو صحیح قرار دیا ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک اس وقت پیدا ہوا جب انہوں نے نیک لوگوں کی تعظیم میں غلو کیا اور اپنے نبی کی دعوت سے تکبر ک بنا ر الکار کیا:

﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ اَلِهَنَكُّ وَلَانَذَرُنَّ وَذَا وَلَاسُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَشَرًا ﴾ (٣٠ . اور انهوں نے کہا ہر گزنہ چھوڑو اپنے معبودوں کو' اور نہ چھوڑو ود کو نہ سواع کو نہ یغوث و یعوق اور نسر کو۔

امام بخاری رحمہ اللہ تعالی حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما سے اپنی کتاب الدیدی، اللہ میں نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: "یہ نوح علیہ السلام کی قوم کے نیک آدمیوں کے نام ہیں، ان کے اختال کرنے پر شطان نے

<sup>(</sup>۱) تفسیراین کثیر: ۲۵۰:۱ -

<sup>(</sup>٢) اغانة ماللهفان: ٢٠١:٢ -

<sup>(</sup>m) مورة نوح : آيت ٢٣ -

<sup>(</sup>۴) صحیح البخاری : ۲ : ۱۳۳ مه

ان کی قوم کے دلوں میں یہ بات دالی کہ ان مجلوں میں جال دہ بیٹھا کرتے تھے مورتیاں رکھو اور انکے نام بزرگوں کے ناموں پر رکھو۔ انہوں نے ایسے بی کیا لیکن ان مورتیوں کی لوجا نہ کی۔ ان کی لوجا اس وقت شروع ہوئی جب مورتیاں رکھنے والے فوت ہو گئے اور لوگ ان کی اصل حقیقت کو بھول گئے۔ !!

امام ابن القیم رحمہ اللہ تعالی نے قرمایا: سلف میں سے کئی ایک نے کہا ہے کہ جب وہ (نیک لوگ) فوت ہو گئے تو انہوں نے ان کی قبروں پر دیا، پھر انہوں نے ان کی مورتیاں بنا دالیں۔ پھر کافی مدت کررنے کے بعد انہوں نے ان کی رستش شروع کر دی" (۱)

حضرت امام نے مزید کہا: "بتوں کی پوجا کے بارے میں شیطان نے ہر قوم
کو اس کی سمجھ کے مطابق ہی بیوقوف بنایا ہے ایک سروہ کو مردوں کی
تعظیم کے نام سے بتوں کی عبادت کی طرف بلایا یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے
نیکو کار لوگوں کی شکلوں کی مورتیاں بنائیں جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی
قوم نے کیا۔ مشرکین عوام میں شرک کی ابتداء کا یہی سبب ہے۔ جہاں

تک خواص مشرکین کا تعلق ہے انہوں نے ان ستاروں کی شکل کی
مورتیاں بنائیں جن کے متعلق وہ سمجھتے تھے کہ وہ نظام عالم چلانے میں موشر
ہیں۔ ان مورتیوں کے لئے انہوں نے گھر بنائے، مجاور و دربان مقرر کے اور
ان پر چڑھاوے چڑھائے۔ قدیم زمانہ سے لے کر اب تک شرک کی یہ
صورت دنیا میں موجود ہے۔ اس کی ابتداء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی لیے

<sup>(</sup>١) اغاثه اللهفان: ٢: ٢٠٢ -

دین قوم سے ہوئی جن سے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے شرک کے بطلان کے لئے مناظرہ کیا۔ ان کی دلیل کو اپنے علم سے اور ان کے معبودوں کو اینے ہاتھ سے توڑا (بواب میں) انہوں نے ابراہیم علیہ السلام کو زندہ جلانے کا مطالب کیا۔ ایک مروہ نے چاند کی مورتی بنائی انہوں نے یہ کمان کیا سمہ یہ بندگی کا مستحق ہے اور عالم سفلی کا نظم و نت یمی چلاتا ہے۔ دوسرے سروہ نے آگ کی برسنٹن کی یہ لوگ مجوی ہیں انہوں نے آگ کے لتے گھر بنائے اور ان کے دربان و مجاور مقرر کئے۔ وہ ایک لمحہ کے لئے اک کو بھے نہیں دیتے۔ کچہ لوگ پانی کی بوجا کرتے ہیں وہ سمجھتے ہیں کہ یانی ہر چیز کی اصل ہے اس سے ہر چیز کی پیدائش ہوتی ہے اور اس سے نشو و نما ہے۔ سب چیزوں کی ستھرائی و پاکیزگ ای سے ہوتی ہے اور یمی عالم کی آماد کاری کا دریعہ ہے۔ بعض لوگ حیوانات کی برسکش کرتے ہیں۔ ان میں کچہ تو گھوڑے کو لوجتے ہیں اور کچہ کائے کو۔ کچہ لوگ اسے بھی ہیں جو زندہ اور مردہ انسانوں کی عبادت کرتے ہیں۔ بعض جنوں کی بندگی کرتے ہیں، بعض در نتوں کو اوجتے ہیں۔ اور بعض فرشتوں کی رستش رتے ہیں۔ '(۱)

اور بخاری شریف کے حوالہ سے نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک کے نمودار ہونے کے متعلق حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما کا جو قول

نقل کیا گیا ہے اس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں:

۱- دلوارول بر تصویرون کا نشکانا اور مجالس اور میدانون میں مورتیان نصب

<sup>(</sup>١) اغاشة اللسفان : ٢ : ٢١٨ : ٢١٩ ، ٢٢٩ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ -

کرنا بہت خطرناک ہے اس کی وجہ سے لوگ شرک میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ان تصویروں اور مورتیوں کی تعظیم لوگوں کو انکی پرستش پر پہنچا دیتی ہے اور لوگ یہ سمجھنا شروع کر دیتے ہیں کہ یہ خیر لانے اور شر دور کرنے کا سب ہیں جیسا کہ قوم نوح علہ السلام میں ہوا۔

۲- شطان انسانوں کو گراہ کرنے اور دھوکہ دینے کے لئے بے حد حریص بے۔ بسا اوقات وہ ان کے بھلے جذبات سے نا جائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتا ہے۔ جب اس نے دیکھا کہ نوح علیہ السلام کی قوم نیک لوگوں سے بہت زیادہ محبت کرتی ہے تو اس نے انہیں ان کی محبت میں غلو کی ترغیب دی اور ان سے مجالس میں ان نیک لوگوں کی مورتیاں نصب کرائیں اس سے اس کا مقصد صرف یہ تھا کہ وہ راہ صواب سے دور ہو جائیں۔

۳ - لوگوں کو گراہ کرنے کے لئے شطان کی منصوبہ بندی صرف موجودہ نسل کک ہی محدود نہیں ہوتی بلکہ آئندہ نسلوں کے لئے بھی ہوتی ہے جب وہ حضرت نوح علیہ السلام کی نسل میں شرک داخل نہ کر سکا تو اس نے آپ کی قوم کی آنے والی نسلوں کو شرک میں مبتلا کرنے کی غرض سے اپنا کا پیمدنکا۔

۴- وسائل شر کے بارے میں تسامل درست نہیں ہے۔ ان کی بیخ کنی اور سد باب کرنا ضروری ہے۔

۵- آخری بات جو اس قول سے معلوم ہوتی ہے وہ باعمل علماء کی فضیلت ہے۔ ان کی موجودگی باعث خیر ہے اور عدم موجودگی باعث شر ہے۔ جب تک وہ لوگوں میں موجود رہے شطان انکو گمراہ نہ کر سکا۔ **اقسام توحید** 

توحید کی دو قسمیں ہیں۔ توحید معرفت و اثبات۔ یہی توحید ربوبیت ہے اس سے مراد اس بات کا اقرار ہے کہ اللہ تعالی تنہا ہی ساری مخلوق کا پیدا کرنے والا، اس کا نظم و نسق چلانے والا، زندگی اور موت دینے والا، خیر لانے والا اور شر روکنے والا ہے۔ توحید کی اس قسم میں کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا حتی کہ مشرکین نے بھی اپنے شرک کے باوجود اس کا اقرار کتاب ہو اور الکار کی جرات نہیں کی۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق فرمایا:

ای قسم کی بہت می آیات ہیں جن میں واضع طور پر اس بات کا بیان ہے کہ مشرک لوگ توحید کی جس دوسری قسم کے قائل تھے۔ توحید کی جس دوسری قسم کا وہ الکار کرتے وہ توحید عبادت ہے۔

توحید عبادت سے مراد یہ ہے کہ بندے کی ہر قسم کی عبادتوں کا صرف اللہ

<sup>(</sup>۱) سورة لونس: آيت ۳۱ -

تعالى كو مطلوب و مقصود قرار ديا جائے۔ جيسا كه كلمه "لا الد الاالد" كا مدلول اور مفاد ہے۔ يہ كلمه بر قسم كى عبادت كو صرف اللہ تعالى بى كے لئے ثابت كرتا ہے۔ اور غير الله سے اس كى تفى كرتا ہے۔ اى لئے جب رسول اللہ صلى اللہ عليہ وسلم نے مشركوں كو يہ كلمہ را بھتے كے لئے كها لو انہوں نے الكاركيا اور كيے لگے۔

(١) ﴿ أَجَعَلَ لَا لِمَا إِلَهَا وَحِدًّا إِنَّ هَٰذَا لَتَنَيُّءُ عُجَابٌ ﴾

کیا اس (نبی) نے سب معبودوں کو ایک معبود کر دیا یہ تو بڑی الوکھی بات ہے۔

کوئکہ وہ جانتے تھے کہ جس نے یہ کلمہ بڑھ لیا اس نے غیر اللہ کے لئے ہر قسم کی عبادت کے بافل ہونے کا اعتراف کیا اور اللہ تعالی کے لئے ہر قسم کی عبادت کا اثبات کیا۔

اور عبادت نام ہے ان ظاہری اور باطنی اقوال و اعمال کا جن کو اللہ تعالی پسند فرماتے ہیں۔ جس کسی نے کلمہ راجھنے کے بعد غیر اللہ کو پکارا اس نے اپنے ہی قول کی خلاف ورزی کی۔

توحید رئوبیت اور توحید الوصیت لازم و ملزوم ہیں توحید روبیت کا اقرار اس بات کو واجب نظمراتا ہے کہ توحید الوہیت کا اقرار کیا جائے اور اس کے تقاضوں کو ظاہری و باطنی طور پر ادا کیا جائے۔ ای لئے سارے رسول علیم الصلاۃ والسلام اپنی امتوں سے اس بات کا مطالبہ کرتے رہے ہیں اور ان کے توحید رئوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا توحید رئوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا

<sup>(</sup>۱) سورة ص : آيت ۵ ـ

كه الله تعالى نے فرمایا:

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ مُو خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ وَكِبِلٌ ﴾ (١).

وهی اللہ تعالی تمہارا رب ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے۔ اس کی عبادت کرو اور وہ ہر چیز پر کارساز ہے۔ ﴿ وَلَهِنِ سَأَلْتَهُ مِنَّ خَلَقَ ٱلسَّمَا وَآ لِأَرْضَ لِيَقُولُنِ اللَّهُ قُلْ أَفَرَةً يَسْتُم

و وبه سائمه من على السمون و درص يعون الله على المرويسة . مَاتَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ اللّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَ كَثْشِفَتُ ضُرِّمِ \* أَقَ أَرَادَنِي بِرَصْمَةٍ هَلْ هُنَ مُسِكَتُ رَحْمَتِهِ أَنَّ ... ﴾ (1).

اور اگر تو ان سے سوال کرے کہ آسمانوں اور زمین کو کمس نے پیدا کیا تو یہ بھرا کیا تو یہ ہم اللہ تو یہ اگر اللہ تعالی مجھے تکلیف پہنچانا چاھیں تو تم جن کو اللہ کے سوا پکارتے ہو کیا وہ اس کی (بھیجی ہوئی) تکلیف کو دور کر سکتے ہیں؟ یا اگر مجھ پر رحمت فرمانا چاہیں تو کیا یہ اس کی رحمت کو روک سکتے ہیں؟ یا اگر مجھ پر رحمت فرمانا چاہیں تو کیا یہ اس کی رحمت کو روک سکتے ہیں۔

توحید ربوست کا اقرار انسانی فطرت میں داخل ہے کوئی مشرک بھی اس میں اختلاف نہیں کرتا۔ دنیا کے سارے گروہوں میں سے دھرلوں کے سوا کسی نے اس کا انکار نہیں کیا۔ دھریہ خالق کا انکار کرتے ہیں اور یہ مجھتے ہیں کہ تظام جہاں بغیر کسی مدبر و منتظم کے خود بخود چل رھا ہے جیسا کہ اللہ

<sup>(</sup>١) سورة الانعام : آيت ١٠٢ \_

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٣٨ -

تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔

﴿ وَقَالُواْمَا هِيَ إِلَّاحَيَانُنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيَّا وَمَالِيْلِكُمَّا إِلَّا الدَّهَرُّ ... ﴾ .

اور اننوں نے کہا ہماری تو یمی دنیا کی زندگی ہے (دنیا بی میں) مرتے ہیں اور (یہیں) صبح رہتے ہیں اور زمانہ بی ہم کو طلاک کرتا ہے۔ پھر ان کی تردید ان الفاظ میں فرمائی:

﴿ .. وَمَا لَمُهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ ﴾ ('').

انہیں اس بارے میں کچے علم نہیں، وہ تو صرف اٹکلیں دوڑانے ہیں۔ دھرلوں کا انکار کمی دلیل پر مبنی نہیں تھا۔ ان کے پاس صرف نلمی تھا اور نلن تو حق سے بے نیاز نہیں کر سکتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی اس بات کا بھی کوئی جواب نہ دے سکے۔

﴿ أَمْ خُلِعُوا مِنْ عَيْرِيْنَى وَ أَمْهُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلأَرْضَ بَلَلَا يُوقِيُونَ ﴾ (")

کیا وہ آپ بی آپ (بغیر کسی بنانے والے کے) بن گئے ہیں یا انہوں نے نود (اپنے کو) بنایا ہے۔ کیا انہوں نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے! بلکہ وہ یقین نہیں لاتے۔

<sup>(</sup>١) سورة الجافية : آيت ٢٨ \_

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية : آيت ٢٨ \_

<sup>(</sup>m) مورة الطور · آيت ٣٥ - ٣٧ \_

اور مذى وه الله تعالى كى اس بات كا جواب دے سكے۔

﴿ مَنذَاخَلَقُ اللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ مِن (··· ﴾ (·).

الله كى پيداكى ہوئى تو يہ چيزيں ہيں بس مجھے دكھلاؤكد الله كے سوا دوسرے لوگوں نے كما يبداكيا ہے؟

﴿ قُلْ أَرَهَ يَتُمُ مَا لَدَّعُوبَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُهُ فِي مَاذَا خَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرَقُ فِي السَّعَوَةِ مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرَقُ فِي السَّعَوَةِ ... ﴾ (\*) .

کہ دی بھی دیکھو تو سی جن کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو مجھے دکھاؤ تو سی انہوں نے زمین میں کیا بنایا ہے یا کیا آسمانوں میں الله کی شراکت ہے؟ بظاہر جو کوئی توحید کی اس قسم کا انکار کرتا ہے، جیسا کہ فرعون دل سے وہ اس کو درست سمجھتا ہے۔ اللہ تعالی نے فرعون کے متعلق فرمایا:

﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا أَنِلَ هَـُوُلِآءِ إِلَّارَبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ - ﴾ (٢)

تو خوب جان چکا ہے کہ ان نشانیوں کو آسمانوں اور زمین کے پروردگار نے بی اتارا ہے۔

پھر اس کے اور اس کی قوم کے متعلق فرمایا:

﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَاسْتَيْقَنَتْهَا أَنْفُهُمُ مَظُلْمًا وَعُلُوا ... ﴾ (\*\*).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان : آيت ١١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاخفاف: آيت ٢٠ ـ

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء: آيت ١٠٢ -

<sup>(</sup>۴) سورة النمل: آیت ۱۹۴ -

ان کے دلوں میں ان نشانیوں کا یقین آعمیا تھا لیکن انہوں نے ملم اور تکبر کی وجہ سے ان کا الکار کیا۔

بہلی اموں کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا

﴿ وَعَادُا وَلَكُودَا وَقَدْ تَبَيِّنَ لَكُمْ مِن مَسَاكِنِهِمْ وَزَيِّنَ لَهُمُ

الشَّيْطِانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ (١).

اور عاد و ثمود کو بھی (ہلاک کیا) اور ان کے گھر تمہارے لئے گاہر ہیں۔ شعطان نے ان کے اعمال کو ان کے واسطے زینت دی اور ان کو (کچی) راہ سے روک دیا اور وہ سب کچھ د مکھنے والے تھے۔

جس طرح انسانوں کے کمی معروف گروہ نے توحید کی اس قسم کا الکار نہیں کیا اس طرح ان امور میں شرک کا ارتکاب بھی نہیں کیا۔ سب بی اس بات کا اقرار کرتے رہے ہیں کہ اللہ بی تنها پیدا کرنے والے اور کائنات کا نظم و نسق چلانے والے ہیں۔ دنیا کے گروھوں میں سے کمی سے بھی یہ کسنا ثابت نہیں کہ دو پیدا کرنے والے ہیں جو صفات اور افعال میں برابر ہیں۔ مجوسیوں میں سے ٹانویہ جو کائنات کے دو فالقوں کا عقیدہ رکھتے ہیں ایک انکے نزدیک فالق خیر ہے اور خیر نور ہے اور دوسرا فالق شر ہے اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان کے نزدیک اصل ہے اور ظلمت ایک وقتی شے ہے۔ ان کا اس بات پر اتفاق ہے کہ روشنی تاریکی سے بہتر ہے۔

ای طرح نصاری جو تشلیث کے قائل ہیں انہوں نے بھی جمال کے تین

<sup>(1)</sup> سورة العنكبوت : آيت ٣٨ -

آلک آلک ندا نہیں بنائے۔ بلکہ وہ اس بات پر متفق ہیں کہ جہال کا پیدا کرنے والا ایک بی ہے کوئکہ وہ کہتے ہیں کہ باپ سب سے بڑا الد (معبود) خلاصہ کلام یہ ہے کہ توحید ربوبیت کا اثبات ایک اہمی بات ہے جس پر سب کا اتفاق ہے اور اس میں شرک کم بی ہوا ہے لیکن مسلمان بننے کے لئے یہ کافی نہیں۔ اس کے لئے توحید الوبیت کا اقرار ضروری ہے۔ کافر امتیں اور خصوصاً عرب کے مشرک جن میں خاتم المرسلین ملی اللہ علیہ وسلم مبعوث کئے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت مسبوث کے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت کے اقرار نرنے کے دوسے سلمان نہ ن کے۔

قرآن کریم کی آیات پر غور و کار کرنے والے کے لیے یہ بات واضح ہو جاویگی کہ وہ توحید الوہیت کا مطالب کرتے ہوئے توحید الوہیت کا مطالب کرتی ہیں۔ جس بات کا مشرکوں نے انکار کیا ان آیات میں اس کا مطالب کیا جاتا ہے۔ کیا جاتا ہے۔ ان آیات میں توحید عبادت کا حکم ہے اور اس بات و روی گئی ہے کہ وہ توحید ربوبیت کا اقرار کرتے ہیں۔ توحید عبادت کو سیاتی طلب میں اور توحید ربوبیت کو خبر کے بیرایہ میں ذکر کیا سمیا ہے۔

قران كريم ميں جو پهلا حكم ہے وہ الله تعالى كايه ارشاد ہے:

﴿ يَنَائِهُمُ النَّاسُ اعْبُدُوارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن مَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ الَّذِي جَمَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاةَ بِنَاهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَاهُ فَأَخْرَجُ بِ بِدِ مِنَ الشَّمَرُ وِزْقًا لَكُمْ فَلَا جَمْعُلُوا لِقِوْانَدَاذًا وَأَشُمْ تَمْلَمُونَ ﴾ (()

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة : آيت ۲۱ - ۲۲ -

اے لوگو اپنے بروردگار کی عبادت کرو جسے تمہیں اور تم سے پہلے لوگوں کو پیدا کیا تاکہ تم برہبرزگار بن جاؤ۔ جس نے تمہارے کئے زمین کو بچھونا اور آسمان کو چھت بنایا اور آسمان سے پانی برسا کر تمہارے کھانے کیلئے پھلوں کو نکالا۔ پس تم اللہ کے لئے شریک نہ بناؤ اور تم جانتے ہو۔

قرآن کریم میں کتنی ہی دفعہ توحید عبادت کی طرف دعوت اس کے بارے میں حکم اور اس کے متعلق الٹھائے گئے شبات کا رد کیا گیا ہے۔ قرآن کریم کی ہر سورت بلکہ ہر آیت ای توحید کی طرف دعوت دیتی ہے۔ کوئکہ قرآن کریم میں یا تو اللہ تعالی اور اس کے اسماء و صفات و افعال کے متعلق خبر ہے اور یمی توحید رلوبیت ہے یا اس میں ایک اللہ کی عبادت کی دعوت اور یمی توحید الوصیت کی دعوت اور یمی توحید الوصیت ہے۔

یا اس میں اس بات کی خبر دی گئی ہے کہ اللہ تعالی نے احل توحید اور اپنے اطاعت گزاروں کو کس طرح دنیا و آخرت میں نوازا ہے اور سی نوازنا توجید کا مدلہ ہے۔

یا قرآن کریم میں مشرکوں اور دنیا و آخرت میں ان کی سزا کے متعلق بتلایا گیا ہے اور یہ سزا اصل میں توحید سے بغاوت کرنے والوں کی سزا ہے یا قرآن کریم میں احکام اور شریعت سازی ہے اور یہ توحید کے حقوق میں سے ہے کیونکہ شریعت سازی کا حق صرف آیک اللہ بی کے لئے ہے۔ میں سے ہے کیونکہ شریعت سازی کا حق صرف آیک اللہ بی کے لئے ہے۔ ایک کلمہ "لا اللہ الا اللہ" توحید کو اپنی تمام قسموں کے ساتھ اپنے اندر ایک کلمہ "لا اللہ الا اللہ" توحید کو اپنی تمام قسموں کے ساتھ اپنے اندر ایک کلمہ بوئے ہے۔ کیونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ سمیٹے ہوئے ہے۔ کیونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ

سے الوصیت حقہ کی نفی ہے اور صرف اللہ تعالی کیلئے اسکا اثبات ہے۔) اس کلمہ میں "ولاء و براء ت" بھی ہے۔ ("ولاء" ۔ دوستی۔ اللہ تعالی کیلئے اور براء ت اللہ تعالی کے سوا سب سے) اور دین توحید کی بنیاد اننی دو باتوں پر ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے اپنے فلیل ابراہیم علیہ السلاۃ والسلام کے متعلق بتلایا ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہا:

﴿.. إِنَّنِي بَرْلَةٌ يَمَّانَعُهُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ رُسَيَهُ دِينٍ ﴾ .

جس چیز کی تم عبادت کرتے ہو میں اس سے بیزار ہوں مگر اس سے جس نے مجھے پیدا کیا وہ عنقریب میری راہنمائی کرے گا۔

اور یمی اللہ تعالی کی طرف سے مبعوث کردہ ہر رسول کا دستور ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صَحْلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اَعْبُدُوا اللَّهَ وَاَجْتَ نِبُوا الطَّنْفُوتَ ﴾ مم تو بر قوم میں ایک پیغمبر بھیج چکے ہیں (یہ عکم دیکر) کہ اللہ تعالی کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔ نیز اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿...فَكَن يَكُفُرُ بِالطَّلْغُوتِ وَلَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِ اَسْتَمْسَكَ بِالْفُرُو الْوُثْقَىٰ لا انفصاء كما مله (").

پس جو کوئی طاغوت کے ساتھ کفر کرے اور اللہ تعالی بر ایمان لائے اس نے یقینا مصعوط کرا پکڑ رکھا ہے جو لوشنے والا نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة الزفرف: آيت ٢٧ - ٢٧ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٧ -

<sup>(</sup>٣) مورة البقرة: آيت ٢٥٧ -

جس کی نے (لا الد الا اللہ) کما اس نے غیر اللہ کی عبادت سے اظہار براء ت کیا اور اللہ تعالی کی عبادت کا اپنے آپ کو پابند کیا۔ اور یہ وہ عمد ہے جس کی پابندی کی ذمہ داری انسان خود قبول کرتا ہے۔ ﴿ ... فَمَن نَكُفَ فَإِنْمَا يَنْكُ عَلَى نَفْسِيدٌ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنْهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيْوْتِهِ أَجْرًا عَلَيْهِ أَجْرًا عَلَيْهِ أَمْرًا ﴾ (۱)

پس جو کوئی عمد لوڑے اس کے عمد لوڑنے کا نقصان اس کی جان کو ہے اور جو کوئی اس عمد کو لورا کرے جو اس نے اللہ تعالی سے کیا ہے لو اللہ تعالی اس کو بہت بڑا لواب دیگے۔

لا الد الا اللہ توحید عبادت کا اطان ہے کونکہ الد کے معنی معبود کے ہیں اس لئے اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما مواکوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما مواکوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی معبات ہوئے اسے بڑھنے والا اور اس کے تقاضوں کو لورا کرتے والا اور اس پر اعتقاد رکھنے والا صحیح معنوں میں مسلمان ہے۔ اور جس نے یہ کلمہ بڑھا اور دل کے اعتقاد کے بغیر کابری طور پر اس کے تقاضوں کو لورا کیا وہ منافق ہے۔ اور جو کوئی زبان سے تو اس کلمہ کو بڑھے لیکن اس کے منافی مشرکانہ اعمال کا ارتکاب کرے وہ کافر ہے اگرچہ وہ اس کلمہ کو بار بار دہرائے جیسا میں کہ آج کل کے قبر برست ہیں جو یہ کلمہ اپنی زبانوں سے بڑھتے ہیں لیکن اس کے معنی کو بالکل نہیں سیحصے۔ ان کے طور و اطوار اور اعمال کے اس کے معنی کو بالکل نہیں شخصے۔ ان کے طور و اطوار اور اعمال کے بدلنے میں بھی اس کا کوئی اثر دکھائی نہیں دیتا وہ لا المہ الا اللہ بھی

<sup>(</sup>۱) سورة الفتح : آيت ۱۰ -

کستے ہیں اور مدد یا عبدالقادر یا بدوی یا قلال کی قلال بھی پکارتے ہیں۔ وہ مردوں کو مدد کے لئے پکارتے ہیں اور مصائب میں ان سے فریاد کرتے ہیں۔ پہیں۔ پہلے مشرکوں نے کلمہ کے معنی کو ان سے بہتر سمجھا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے (لا اللہ الا اللہ) کہنے کا مطالبہ کیا تو انہوں نے سمجھ لیا کہ ان سے بتوں کی عبادت چھوڑنے اور ایک اللہ کی بندگی کرنے کا مطالبہ کیا گیا ہے۔ اس کے انہوں نے کہا:

﴿ أَجَعَلَ لَا إِلَهُ إِلَهُ الْهَاوَحِدُّ ... ﴾ (١)

کیا اس نے کئی فداوں کو ایک فدا کر دیا۔

اور قوم حود نے کہا:

﴿...أَجِفْنَسَا لِنَعْبُدَ اللَّهَ وَحْدَهُ، وَنَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ البَّاوُنَّ ...﴾

کیا تو اس لئے ہمارے پاس آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کی عبادت کریں اور جن کو ہمارے باپ دادا لوجتے تھے آن کو چھوڑ دیں۔

اور قوم صالح نے ان سے کہا:

﴿... أَنَنْهَ سُنَاآَنُ تَعَبُدُ مَا يَعَبُدُ ءَابَآ فَنَا ... ﴾ (°).

کیا تو ہم کو ان چیزوں کی عبادت سے روکتا ہے جن کو ہمارے باپ دادا نوجے آئے ہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة ص : آيت ٥ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف : آيت ٤٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة مود : آيت ٢٢ -

اور ان سے پہلے نوح علیہ السلام کی قوم نے ان سے کہا:

﴿ وَقَالُواْ لَانَذَرُنَّ الِهَتَكُمُّ وَلَانَذَرُنَّ وَذَا وَلَاسُواعَا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا ﴾ (١).

ادر انہوں نے کہا تم ہر گز اپنے معبودوں کو نہ چھوڑو اور نہ چھوڑو ود کو' اور نہ سواع کو اور نہ ہی یغوث و یعوق اور نسر کو۔

كافرول نے لا المہ الا اللہ كے معنى يہ مجھے كہ بتوں كى عبادت كو چھوڑا جائے اور صرف ایک اللہ کی عبادت کی جائے۔ اور اس لئے انہوں نے اس کلمہ کے بڑھنے سے انکار کیا کونکہ اس کے بڑھنے کے بعد لات و عربی و منات کی عبادت کا سلسلہ نتم ہو جاتا ہے۔ آج کے قبر رست اس تناقض سر تنین سمجه یائے۔ وہ اس کلمہ کو بھی راحتے ہیں اور مردوں کی لوجا بھی كرتے ہيں۔ ان ميں سے كيے لوگ اله سے مراد اختراع، تحليق اور ايجاد بر قدرت رکھنے والا بیان کرتے ہیں۔ اس طرح اس کلمہ کے معنی ہوں سے: " نئے سرے سے تحلیق ریہ اللہ تعالی کے ما سوا کوئی قدرت نہیں رکھتا" کیکن یہ انتہائی محش ظلمی ہے اتنی بات کا اقرار لو مشر کین بھی کرتے تھے۔ جیا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔ کہ اختراع و تحلیق اور زندگی و موت صرف اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے۔ لیکن اس اقرار کے ہاوجود وہ مسلمان نہ بن گئے۔ آگرچہ یہ باتیں لا اللہ الا اللہ کے معنی میں شامل بس لیکن وه اس کلمه کا اصل مقصود ننس\_

#### ※※※

<sup>(</sup>١) سورة لوح: آيت ٢٣ -

## توحید عبادت میں شرک:

عبادت میں شرک سے مراد یہ ہے کہ عبادت کو یا عبادت کی کمی قم کو غیر اللہ کے لئے کرنا۔ ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں کہ روئے زمین پر اس شرک کی ابتداء کیسے ہوئی اور یہ آج تک مخلوق میں جاری ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جن پر اللہ تعالی نے رحم فرمایا ہے۔ عبادت میں شرک کی دو قمیں ہیں۔

ایک شرک اکبر جو انسان کو ملت سے فارج کر دیتا ہے۔ بھیے غیر اللہ کے لئے وزیح کرنا غیر اللہ سے وعا کرنا یا ای طرح کوئی اور عبادت غیر اللہ کے لئے کرنا۔

دوسری قسم شرک اصغر ہے جو ملت سے خارج تو نہیں کرتی البتہ اس سے توحید میں نقص واقع ہوتا ہے۔ اور بیا اوقات انسان شرکہ اکبر تک پہنچ جاتا ہے۔ بیا کاری یا یہ کہنا کہ "بینچ اللہ چاہیں اور آپ چاہیں" یا یہ کہنا کہ "آگر اللہ اور آپ نہ ہوتے" اور اس طرح کے دوسرے جملے، جو کہ زبان سے اوا تو کئے جاتے ہیں لیکن ان کے معانی مقصود نہیں ہوتے۔ اس امت میں شرک بہت رواج پکڑ چکا ہے۔ اس کے پھیلنے کے اسباب بہت سے ہیں مثلاً بہت سے لوگوں کی کتاب و سنت سے دوری، آباء و اجداد کی اندھی تقلید، مردوں کی تعظیم میں مبالغہ اور ان کی قبروں پر عمارتوں کا بنانا اور اس دین کی حقیقت سے بے خبری جس کے ساتھ اللہ تعالی نے اپنے رسول صلی اللہ طلہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔

امير المومنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه فرماتے ہيں:

"جب اسلام میں وہ لوگ پروان چردیں کے جنہوں نے جاھلیت کو نہیں پہچانا تو اسلام کی کرویاں ایک ایک کر کے لوٹ جائیں گی"

شرک کے عام ہونے کے اسباب میں سے ان شبهات اور حکایات کی شرت بھی ہے جن کی وجہ سے بہت سے لوگ بھٹک گئے ہیں اور جن کو وہ اپنے مشرکانہ اعمال کی درستگی کے لئے سند قرار دیتے ہیں۔ ان میں سے کچھ شبهات الیے ہیں جو گزشتہ امتوں کے مشرکین نے پیش کئے اور کچھ الیے ہیں جو اس امت کے مشرکین نے پیش کئے ہیں۔ ان شبهات میں سے چند ہیں:

## پهلاشيه:

یہ شبہ مشر کول کے نئے اور برانے قریباً تمام گروہوں میں موجود ہے۔ اس کی اساس آباؤ اجداد کے طرز عمل کو جمت الشہرانا ہے اور یہ کہ انہیں عقیدہ اینے آباء و اجداد سے ورثہ میں ملا ہے۔ جیساسمہ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَكَذَٰلِكَ مَآ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةِ مِن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثَرَّفُوهَاۤ إِنَّا وَجَدْنَآ ءَابَاۤة تَا عَلَىۡ أَثَنَةِ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاكْنُوهِم ثُمُّقَٰتَدُونَ ﴾ (().

ای طرح ہم نے تجھ سے پہلے جب کمی بستی میں کوئی درانے والا بھیجا لو وہاں کے مالدار لوگ یمی کمنے لگے ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک دین رپہ پایا اور ہم لو اننی کے نقش قدم رہ چلیں گے۔

اس دلیل کا سارا وہ لوگ لیتے ہیں جو اپنے دعوی کے اثبات کے لئے کوئی

<sup>(1)</sup> مورة الزفرف: آيت ٢٣ -

اور دلیل پیش نہیں کر سکتے۔ لیکن میدان مناظرہ میں اس بودی ولیل کی کوئ وقعت و قیمت نہیں ہے کوئد ایکے آباء و ابداد بدایت پر نہیں تھے اور جو ہدایت پر نہیو اس کی بیروی اور انتباع کرتا نامائز ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ ﴿ ... أُوَلُوْ كَانَ مَا اَلَّهُ مُعْمَ لَا يَشَكُمُونَ شَيْعًا وَلَا يَسَدُونَ ﴾ (۱۱).

میا اگر ان کے آباء واجداد نہ کچھ جانتے ہوں اور نہ ہی ہدایت پلنے والے ہوں (تبِ بھی یہ ان کی پیروی کریں گے)

الله تعالى ايك اور مقام ري فرماتے ہيں:

﴿ ... أَوَلَوْكَانَ ءَامَا أَوُهُمْ لَا يَتْقِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴾ (١)

کیا اگر ان کے آباء و اجداد بے عقل اور مگراہ ہوں (تب بھی ان کی پیروی کریں گے)

آباء و اجداد کی پیروی قابل تعریف اس وقت ہے جب کہ وہ عق پر ہوں۔ اللہ تعالی لوسف علیہ السلام کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ وَاَنْبَعْتُ مِلَةَ مَابَآءِ عَ إِبْرَهِيمَ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ مَاكَانَ لَنَآ أَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيْءُوذَ لِكَ مِن فَضْلِ ٱللّهِ عَلَيْنَا وَعَلَى ٱلنَّاسِ وَلَنكِنَ أَحْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٣).

میں نے اپنے آباء و اجداد ابراہیم، انتحق اور یعقوب کے دین کی پیروی کی۔ عمارے لئے یہ روا نہیں کہ اللہ تعالی کے ساتھ کسی کو شریک کریں۔ یہ عم

- (۱) سورة الماكرة: آيت ۱۰۴ ـ
  - (٢) سورة البقرو: آيت ١٤٠ \_
- (٣) سورة لوسف : آيت ٣٨ -

ر اور تمام لو کوں ر اللہ تعالی کا فضل ہے لیکن اکثر لوگ مشکر نہیں کرتے۔ دوسری جگہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالَّذِينَ الْمَثُواوَاتُبَعَنَّهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيعَنِ أَلْحَقْنَا بِيمَ ذُرِّينَهُمْ ... ﴾ (1)

اور جو لوگ ایمان لائے اور ان کی اولاد بھی ایمان کے ساتھ ان کی راہ پر پیلی تو ہم ان کی اولاد کو بھی (جنت میں) ان کے ساتھ کر دیں گے۔ یہ شبہہ مشرکین کے دلوں میں ایسا بیٹھ چکا ہے کہ وہ اس کو انبیاء علیم السلام کی دعوت کے مقابلہ میں ہمیشہ پیش کرتے رہے ہیں۔ حضرت نوح علیہ السلام نے جب اپنی قوم کو اللہ کی عبادت کی دعوت دی تو انہوں نے علیہ السلام نے جب اپنی قوم کو اللہ کی عبادت کی دعوت دی تو انہوں نے

> ﴿... يَفَوْمِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُمُّ مِنَ إِلَّهِ غَيْرُهُۥ ۖ أَفَلَا نَتَقُونَ ۞ فَقَالَ الْمَلَوُّا الَّذِينَ كَفُرُواْ مِن فَوْمِهِ مِمَا هَٰنَا إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُو يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَقُرْضَا مَا اللَّهُ لَأَنْزُلُ مَلَيْحَدُ مَّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي مَاتِبَإِمَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (").

جواب میں یبی شہ پیش کیا (اس بارے میں) قران کریم میں ہے:

(نوح علیه السلام نے کہا) اے میری قوم الله تعالی کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔ کیا پس تم نہیں ورتے۔ اس کی قوم کے سردار جو کافر تھے کہنے گئے: یہ ہے کیا تم جیسا ایک آدمی ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی طرح تمہارا بڑا بن جائے ۔ آگر الله تعالی (واقعی) بات آپنے پہلے باپ دادوں میں نہیں نہیں

<sup>(</sup>١) سورة الطور: آيت ٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الموسنون : آيات ٢٣ - ٢٢٠ -

حضرت مالح عليه السلام سے ان كى قوم فے كما:

﴿...أَنْهَا اللَّهُ اللَّهُ مُلَّا مَا يَعْبُدُ وَابِكَا فَكَ ... ﴾ (١) .

کیا تو عمیں ان چیزوں کو لوجنے سے روکتا ہے جن کو عمارے باپ دادا لوجتے تھے

اور حضرت شعیب علیہ السلام کی قوم نے ان سے کہا:

﴿...أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ مَا بَآ وُنَا ... ﴾ (").

کیا تیری نماز تجھے یہ حکم دیتی ہے کہ ہم ان چیزوں کو چھوڑ دیں جن کی لوجا ہمارے باپ دادا کرتے تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے بب دلیل سے اپنی قوم کو خاموش کردیا توانہوں نے بھی میں بات کی :

﴿ ... مَا تَمْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَمْبُدُ أَصَنَامًا اَنَظُلُ هَا عَدَكِنِينَ ۞ قَالَ هَلَ بَسْمَعُونَكُمْ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَوْنَا ﴾ إذ تَدْعُوب ۞ أَوْبَنَعُمُونَكُمْ أَوْمَتُمُونَ ۞ قَالُواْبَلُ وَجَدْنَا آتَابِكَةَ مَا كُذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (ابراہیم علیہ السلام نے کہا: ہم بت پین اور انہی کے سامنے بڑے رہتے ہیں۔ (ابراہیم علیہ السلام نے) کہا " جب تم ان کو پکارتے ہو تو کیا یہ سنتے ہیں یا تمہیں نفع و نقصان پہنچا کئے ہیں۔ انہوں نے کہا: ہم نے اپنے آباء واجداد کو ای طرح کرتے ہوئے پایا

<sup>(</sup>١) سورة هود : آيت ٢٢ -

<sup>(</sup>٢) سورة هور: آيت ٨٤ -

<sup>(</sup>۳) سورة الشعراء : آيت ۵۰ - ۵۴ -

اور فرعون نے موسی علیہ السلام سے کہا:

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ (١).

(فرعون نے) كها: اچھا الكلے لوكوں كا كيا مال بونا ہے؟

غرض کہ کفر ایک بی ملت ہے اور مشرکین کے پاس حق کے مقابلہ میں بس سی بودی اور بے وزن دلیل ہوتی ہے۔

## دوسراشبه:

یہ شبہ مشرکین قریش اور دیگر لوگوں نے پیش کیا ان کا کہنا تھا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کررہے ہیں وہ درست ہے کیونکہ وہ تقدیر الهی سے ہے۔ سورہ الانعام میں اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ سَيَغُولُ الَّذِينَ أَشَرَكُواْ لَوْشَآءَ اللَّهُ مَآ أَشْرَكَنَا وَلَآءَابَآؤُنَا وَلَاحَرَّمْنَامِن تَعْبُر ...﴾ (\*\*

عنقریب مشرکین کہیں گے: اگر اللہ چاہتا تو نہ ہم اور نہ ہمارے باپ دادا شرک کرتے اور نہ ہی ہم کسی چیز کو حرام کرتے۔

اور سورة النحل مين فرمايا:

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِيكَ أَشْرَكُوا لَوْسَكَة ٱللَّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِ هِ مِن ثَقَ وِغَمْنُ وَلَا ٓ مَا اَبَا قُوَا وَلَا مَا مَا وَلَا مَا اللَّهُ مَا عَبَدُنَا مِن دُونِهِ مِن مَنْ وَسِر مَن مَنْ وَسِهِ ﴿ (٣) .

<sup>(</sup>١) سورة له : آيت ٥١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: آيت ١١٨٨ -

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آيت ٣٥ -

اور مشرک لوگ کہتے ہیں: (ہمارا کیا تصور ہے) اگر اللہ چاہتا لو ہم اور ہمارے باپ دادا اس کے سوا کسی کو نہ لوجتے اور نہ ہی ہم اس کے (کمے) بغیر کسی چیز کو حرام قرار دیتے۔

اور سورہ الزخرف میں ہے:

## ﴿ وَقَالُواْ لَوْشَاءَ ٱلرَّحْمَنُ مَاعَبَدْنَاهُمْ ... ﴾ ()

اور انبول نے کہا: اگر رحمن چاہتا تو ہم ان کو مذ لوجتے۔

ماقظ ابن کشیر رحمۃ اللہ نے سورہ الانعام کی آیت کی تفسیر میں لکھا ہے:
مشرک اپنے شرک اور اپنی طرف سے حرام کردہ چیزوں کی حرمت ثابت
کرنے کے لئے جو شبہ پیش کرتے ہیں اللہ تعالی نے اسے بیان کیا ہے:
(وہ کہتے ہیں) کہ ان کے شرک اور ان کے چیزوں کو حرام کرنے کی اللہ
تعالی کو خبر ہے اور وہ اس بات پر قادر ہیں کہ ہمارے دلوں میں ایمان
دال دیں اور ہمیں کفر سے روک دیں لیکن انہوں نے ایسا نہیں کیا۔ اس
سے معلوم ہوا کہ ہمارے انمال کی وجہ سے ہم سے راضی ہیں۔
ہیں اور وہ ہمارے ان اعمال کی وجہ سے ہم سے راضی ہیں۔

عاقط ابن کثیر نے اس بر لکھا ہے:

یہ کچی اور باطل دلیل ہے۔ آگر ان کی یہ بات درست ہوتی تو انہیں اللہ تعالیٰ کیوں عذاب چکھاتے؟ اور کیوں انہیں تباہ و برباد کرتے اور ان سے شدید اختقام لیتے؟

<sup>(</sup>۱) سورة الزخرف : آیت ۲۰ به

قُلْ هَلُ عِنْدَكُمُ مِنْ عِلْيِم

(اے پیغمبر) کر دیجئے کیا تمہارے پاس اس بارے میں کوئی علم ہے؟
یعنی اس بارے میں کہ اللہ تعالی تم سے تمہارے ان اعمال کی وجہ سے نوش
ہیں۔ وَفَتُ خُرِجُوهُ لَنَا ﴾ پس تم اس کو عمارے سامنے پیش کرو۔

(إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ) مَم توصرف ملن كى پيروى كرت مو-

یعنی یہ تو ان کا وہم اور خیال می ہے جس کی بنا ر وہ یہ بات کر رہے ہیں۔ وَوَإِنَّ أَنتُمُ إِلَّا تَخُرُّصُوْنَ﴾

> تم اپنے دعوی میں اللہ پر جموٹ و افتراء باندھ رہے ہو۔(۱) حاقط ابن کشیر سورة النحل کی آیت کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

ان كى بات كا ظلمه يه ب أكر الله تعالى عارے اعمال كو نا پسند كرتے بوت تو ميں ان كى مزا ديتے اور عيں وہ اعمال كرنے كى طاقت و قدرت بى نه ديتے۔ الله تعالى نے ان كے اس شهى كى ترديد كرتے بوئے فرمايا:
وَهَهَلُ عَلَى السَّرُسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَاغُ الْبَرِيْنُ ﴾

رمولوں كى ذمه دارى تو مرف واضح طور پر (پسيغام كو) پسنچانا ہے۔ (وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ فَمِنْهُمُ مَنْ هَدَى اللهُ وَمِنْهُمُ مَنْ حَقَّتْ عَلَيْهِ الضَّلَالَةُ فَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَذِّبِيْنَ) (")

اور ہم تو ہر ایک امت میں رسول بھیج کے بین (یہ محم دیکر) سم اللہ تعالی

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۲: ۱۸۲ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ؛ آيت ٣٧ \_

عبادت کرو اور طاغوت سے بچے رہو۔ پس ان میں سے کچھ ایسے تھے کہ اللہ تعالی نے ان کو ہدایت دی اور کچھ ایسے تھے کہ ان پر گرائی جم گئ۔ درا زمین میں سیر کرو اور دیکھو جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا۔ صورت عال اس طرح نہیں جس طرح تم نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالی نے

صورت مال اس طرح نہیں جس طرح تم نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالی نے تمہاری مذمت نہیں کی اللہ تعالی نے لو انتہائی شدید انداز میں تمہاری مذمت کی ہے اور انتہائی سخت انداز میں شرک سے منع کیا ہے اور ہر زمانے اور لوگوں کے ہر سروہ میں رسول مبعوث کیا۔ اور سب رسول ایک اللہ کی عبادت کی دعوت دیتے اور غیر اللہ کی بندگی سے منع کرتے جیسا کہ اللہ کا عبادت کی دعوت دیتے اور غیر اللہ کی بندگی سے منع کرتے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

«أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا السَّطَاعُوتَ»

الله کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔

جب سے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک شروع ہوا اللہ تعالی ای دعوت کے ساتھ رسولوں کو مبعوث فرماتے رہے۔ الل زمین کی طرف پہلے رسول حضرت نوح علیہ السلام تھے اور آنری حضرت مجمد صلی اللہ علیہ وسلم جن کی دعوت مشرق و مغرب کے سب انسانوں اور جنوں کے لئے ہے ان سب رسولوں کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا:

ب ریار میں است بارست کی میں ریسٹول اِلّا نُوجِی اِلْبَهِ أَنَّهُ ، لَآ اِلْهَ اِلَّا أَنَا فَأَعْبُدُونِهُ ور ہم سے تجھ سے پہلے کوئی پسٹمبر نہیں بھیجا مگر اس پر سی وی بھیجتے رہے کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں لپس میری عبادت کرو۔

<sup>(1)</sup> سورة الانبياء: آيت ٢٥ -

اور الله تعالى كا ارثاد ہے:

﴿ وَسَعَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا أَجَعَلْنا مِن دُونِ الرَّحْنِ عَ الْهَدُ يُعْبَدُونَ ﴾

تجه سے پہلے جو پیغمبر ہم بھیج چکے ہیں ان سے سوال کر کیا ہم
نے رحمٰن کے سوا معود مقرر کئے تھے کہ انکی عبادت کی جائے؟
اور اس آبت شریفہ میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِ كُلِ أَمْتَةِ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَى نِبُواْ الطَّلْعُوتَ ﴾ مم مر امت میں رسول بھیج چکے ہیں (یہ علم دے کر) کہ اللہ کی عبادت کرو اور فاغوت سے بچو۔

اس کے بعد کسی مشرک کا یہ کہنا کس طرح درست ہے۔ (لَوْ شَاءَ الله مَا عَبَدُنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَنَىءٍ).

آ الله تعالی چاہتا تو ہم ان کے سوا کسی کی عبادت نہ کرتے۔

اللہ تعالی کی مشیئت شرعیہ ان کے شامل حال نہیں کیونکہ اللہ تعالی نے انہیں اپنے رسولوں کے دریعہ روکا۔ جہاں تک مشیئت کونیہ کا تعلق ہے کہ تقدیر اللی کے تحت انہیں ایسا کرنے کا افتیار دیا می او اس میں ان کے لئے کوئی جت نہیں۔۔۔

عاقط ابن كثير رحمة الله فرماتے ہيں:

اللہ تعالی نے یہ بھی بتایا ہے کہ رسولوں کی تنبیہ کے بعد ان کے اعمال کی

<sup>(1)</sup> مورة الزخرف و آيت ٢٥ \_

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٧ \_

وجہ سے انہیں دنیا ہی میں سزا دی محمی۔ (۱)

اس شبہ کو پیش کرنے سے مشر کوں کا مقصد اپنے برے اعمال کی معذرت کرنا نہیں کیونکہ وہ اپنے اعمال کی معذرت کرنا نہیں کیونکہ وہ اپنے اعمال کو برا ہی نہیں گھھنے وہ تو سمجھتے ہیں کہ وہ اچھے کام کر رہے ہیں «یَحْسَبُونَ أَنْہُمُ مُحْسِنِتُونَ صُنْعاً»

الِمُعَارِّ بُسُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى، وہ بنوں کی اس کے لوہا کررہ ہیں کہ وہ انہیں مقام و مرتبہ میں اللہ سے قریب کر دی

ان کے اس شب کے پیش کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ان کے اعمال جائز و درست اور اللہ تعالی کے ہاں پسندیدہ ہیں۔

اللہ تعالی نے ان کی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ آگر حقیقت وہی ہوتی ہے جو یہ پیش کر رہے ہیں تو اللہ تعالی ان کی مذمت کے لئے رسولوں کو مبعوث کرتے اور نہ ان کے اعمال کی وجہ سے انکو سزا دیتے۔

### ميسراشبه:

ان کے شبات میں سے ایک یہ ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صرف زبان سے کہ لینا جنت میں داخلہ کے لئے کافی ہے خواہ اس کے بعد انسان کیسے ہی شرکیہ یا کفریہ اعمال کرے اس سلسلہ میں وہ ان احادیث کے ظاہری الفاظ سے دلیل پکڑتے ہیں جن میں آیا ہے کہ جس کمی نے اپنی زبان سے شاہ تیں (اللہ تعالی کی توحید کی شادت اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی کوابی) کا اقرار کیا وہ جنم کی آگ پر حرام ہو گیا۔

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۲ / ۵۸۷ - ۵۸۷ -

اس شب كا جواب يہ ہے كہ ان اماديث سے مراد وہ شخص ہے جس نے لا اللہ اللہ كہا اور اى پر اس كى موت آئى۔ شرك كر كے اس نے اس كلمہ كى نفى نہيں كى۔ بلكہ فلوص دل سے اس كلمہ كا اقرار كيا اور اللہ تعالى كم ماسوا جن كى عبادت كى جاتى ہے الكا الكار كيا اور اسى پر اس كى موت آئى جيا كہ عتبان رضى اللہ عنہ كى مديث ميں ہے:
" بے شك اللہ تعالى نے جہنم كى أگ پر اس شخص كو حرام كيا جس نے لا

الد الا الله الله تعالى كى رضا مندى كے حصول كے لئے كما" (۱)
اور صحيح مسلم ميں ہے: جس نے لا الد الا الله كها اور الله تعالى كے سوا جس كسى كى بھى عبادت كى جاتى ہو اس سے كفر كيا تو اس كا مال اور نون حرام ہو گيا (كسى كو اس كے مال بر ہاتھ دالنے اور اس كا نون بيانے كى اجازت نيس) اور اس كا حساب اللہ تعالى بر ہے۔"(۱)

اس حدیث شریف میں نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم نے مال و نون کی حرمت کو دو باتوں سے مشروط کیا۔ پہلی بات: لا الد الا اللہ کا کہنا اور دوسری بات: اللہ تعالی کے سواجن کی عبادت کی جاتی ہے ان سے کفر کرنا۔ اس طرح معنی کے بغیر لا الہ الا اللہ کے الفاظ کسے پر اکشفا نہیں کیا گیا بلکہ اس کا کہنا بھی ضروری ہے اور اس کے مطابق عمل کرنا بھی ضروری ہے۔ لا الہ الا اللہ کہنا جنت میں داخل ہونے اور جہنم کی آگ سے نجات پانے کا سبب اس وقت کار آمد و مفید ہوتا ہے جب اس کی

<sup>(</sup>۱) سحيح مسلم ۱ : ۳۵۷ -

<sup>(</sup>۲) تنحيح مسلم : ۱ : ۵۳ -

شروط پائی جائیں اور اس کی راہ میں حائل ہونے والی رکاولیں موجود نہ ہوں۔
حضرت حسن رحمۃ اللہ سے کہا گیا: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ "جس نے لا الد الا اللہ کہا اللہ کہا جنت میں داخل ہو گیا"۔ فرمانے گئے "جس نے لا الد الا اللہ کہا اور اس کے حقوق و فرائض کو اوا کیا جنت میں داخل ہو گیا۔"
حضرت وہب بن منبہ نے اس شخص کو جس نے اپنے سوال میں کہا کہ کیا لا الد الا اللہ جنت کی کنجی نہیں۔ جواب دہتے ہوئے کہا: کیوں نہیں۔ لیکن ہر کنجی نہیں۔ جواب دہتے ہوئے کہا: کیوں نہیں۔ لیکن ہر کنجی کے دندانے ہول ہر کنجی کے دندانے ہول ہر کنجی کندانے ہول ہر کنجی کے دندانے ہول ہر کنجی کے دندانے ہول ہر کنجی کے دندانے ہول ہر کنجی گئی ائیسگا جس کے دندانے ہول ہو وہ تیرے لئے کھول دے گی وگرنہ کھول نہ سے گی۔ لہذا کس طرح کہا جا کہا ہے کہ صرف لا الد الا اللہ کہنا جنت میں جانے کے گئی ہے خواہ اس کا کنے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے فریاد اس کا کئے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے کفر اس کے والا نہ ہو! یہ تو کھلا ہوا مغالطہ ہے۔

# حوِتھاشبہ:

ایک ظط خیال یہ بھی پیش کیا جاتا رہا ہے کہ جب تک لوگ "آلا ِاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَلَّا اللّهِ مَحَدِّمَا مُلَّا اللّهِ مَحَدِّمَا مَلَا مَلَّا اللّهِ مَحَدِّمَا مَلَا مَلَّا اللّهِ مَحْدَّمَا مَلَا اللّهِ مَحْدَّمَا اللّهِ مَلَى اللّهِ مَلَى اللّهِ مَلَى اللّهِ مَلَى اللّهُ مَلْكُونَ مَلَى اللّهُ مِلْكُونَ مَا اللّهُ مِلْكُونَ مَلَى اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللل

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ اس امت میں یہود و نصاری کے مشابہ اعمال پائے جائیں گے۔ ان کے اعمال میں سے ان کا ایک عمل یہ تقائم انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر اپنے علماء اور راہبوں کو رب بنایا تقالہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: تم اپنے سے پہلے لوگوں کے طریقوں کی ہر ہر بات میں پیروی کرو گے۔ اگر وہ گوہ کی ہل میں داخل ہوئے تو تم بھی اس میں داخل ہو گے۔ صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا یہود و نصاری (مراد ہیں) آپ نے فرمایا: اگر وہ مراد نہیں تو اور کون مراد ہے؟"(۱)

اس مدیث شریف میں نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے بتایا ہے کہ یہ امت وہ سب کچے کرے گی جو پہلی امتوں نے کیا خواہ اس کا تعلق دینی امور سے ہو یا عادات سے یا سیاست سے جس طرح سے پہلی امتوں میں شرک تھا اس طرح اس امت میں بھی شرک یایا جائے گا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس بات کی خبر دی وہ بات واقع ہو چکی ہے۔ اللہ تعالی کی بجائے ان قبروں کی کتنی ہی صورتوں میں پرستش کی جاتی ہے۔ اور ان پر ندریں پیش کی جاتی ہیں۔

نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے اس بات کی خبر بھی دے دی کہ اس وقت کک قیامت بیا نہ ہو گی جب تک ان کی امت میں سے ایک قبیله مشرکوں کے ساتھ نہ مل جائیگا' اور جب تک ان کی امت میں سے کچے ، مشرکوں کو نہ یوجیں گے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری (طبع شده مع فتح الباری) : ۱۳ : ۳۰۰ ـ

<sup>(</sup>۲) سنن ابی داود : باب الفتن حدیث نمبر ۱۳۵۲ - اس حدیث کو امام ابن ماجه نے بھی روایت کما ہے۔

اس امت میں شرک تباہ کن باتیں اور گراہ فرقے ظاہر ہو چکے ہیں جن کی وجہ سے بہت سے لوگ دائرہ اسلام سے خارج ہو چکے ہیں۔

# انجوال شبه:

ایک اور شبہ کے لئے یہ لوگ اس مدیث سے استدلال کرتے ہیں:
"بے شک شطان اس بات سے مالوس ہو چکا ہے کہ جزیرہ عرب میں نمازی
اس کی لوجا کریں گے" یہ مدیث صحیح ہے اور ایک سے زیادہ طریقوں سے
صحیح مسلم اور دیگر کتابوں میں روایت کی گئی ہے۔

ان كااستدلال يه ب كه اس مديث كى روشنى ميں جزير وعرب ميں شرك كا بونا محال ب-اس استدلال كا جواب بيسا كه ابن رجب رحمة الله نے بيان كيا ہے يه ہے كه: شطان اس بات سے نا اميد ہو چكا ہے كه سارى امت شرك اكبر ريم مجتمع ہو -

مافظ ابن کثیر رحمة الله نے بھی ﴿... أَلَيْقَ مَنِيسَ أَلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ... ﴾ . كن تفسر كرتے بوك اى بات كى طرف اثاره كيا ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اس حدیث شریف میں یہ کہا گیا ہے کہ "شمطان نا امید ہو گیا" یہ نہیں کہا گیا ہے کہ اشمطان کا از نور تا کیا" اور اس کا از نور نا امید ہونا اس کے اپنے گمان اور اندازہ سے ہے اس کی بنیاد و اساس علم نہیں کیونکہ غیب تو صرف اللہ تعالیٰ کو ہے۔ اور اس کے اس کمان اور خن کی تکنیب وہ احادیث شریفہ کرتی ہیں جن میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا کہ آپ کے بعد آپ کی امت

میں شرک واقع ہو گا۔

علادہ ازیں شطان کے اس نفن و سمان کو تاریخ نے بھی جھٹلایا نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد کتنے ہی عرب مختلف انداز سے اسلام سے مرتد ہو گئے۔

### جھٹاشبہ:

ان کے شبات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ہم اولیاء و صالحین سے یہ نہیں چاہتے کہ وہ اللہ تعالی کی بجائے ہماری ضروریات کو پورا کریں بلکہ ہم ان سے یہ چاہتے ہیں کہ وہ اللہ تعالی کے ہاں ہماری شفاعت کریں کوئکہ وہ سالحین اور اللہ تعالی کے مقربین میں سے ہیں اور شفاعت کا شبوت تو کتاب و سنت میں موجود ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ بالکل یمی بات مشرکوں نے اللہ تعالی کی بجائے مخلوق سے اپنے تعلق کی درستگی کو ثابت کرنے کے لئے کمی۔ جیسا کہ ان کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَاللَّذِينَ النَّفَدُوا مِن دُونِهِ الْوَلِيكَ اللَّهِ مُناعَبُدُهُمْ إِلَا لِيُعْرَبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْغَيّ ﴾ جن لوگوں نے اللہ کے سوا دوسروں کو دوست بنایا ہے (وہ کہتے ہیں کہ) ہم تو ان کو اس لئے لوجتے ہیں کہ وہ ہم کو اللہ کے نزدیک کر دیں)

ایک دوسرے مقام بر الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنَعُمُهُمْ وَيَقُولُونَ ۚ هَـُتُؤُلَّاهِ شُفَعَتُونًا عِندَاللَّهِ ... ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: آيت ٣ -

<sup>(</sup>٢) سورة لونس : آيت ١٨ ـ

وہ اللہ کے سوا اس چیز کی عبادت کرتے ہیں کہ نہ وہ ان کو ضرر پہنچا سکتی ہے اور نہ کہتے ہیں کہ وہ ممارے اللہ کے بار سفار ہی ہو گئے۔ بال سفار شی ہو لگے۔

دوسری بات یہ ہے کہ شفاعت برحق ہے لیکن وہ سرف اللہ ہی کی ملکیت ہے۔

﴿ قُلِيلَهَ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ ﴾ '''

کہہ ویجئے سفارش تو ساری اللہ کے اختیار میں ہے۔ آسمانوں اور زمین میں اس کی بادثابی ہے۔

شفاعت الله تعالى سے طلب كى جاتى ہے نه كه مردول سے۔ اور الله تعالى نے ہميں بتلايا ہے كه اس كے حصول كيلئے وو شرطيں ہيں۔

پہلی شرط یہ ہے کہ شفاعت کرنے والے کو اللہ تعالی کی طرف سے شفاعت کی امازت میسر ہو۔

﴿... مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ عَندُهُ ﴿ ... ﴾

کون ہے جو ان کے ہاں ان کی اجازت کے بغیر شفاعت کرے؟ اور دوسری شرط یہ ہے کہ جس کی شفاعت کی جائے اللہ اس کے قول اور عمل سے راضی ہوں اور وہ مومن موحد ہی ہو سکتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

# ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَعَنَىٰ ﴾ (٣).

(١) سورة الزمر: آيت ١٨٨ -

(٢) مورة البقرة: آيت ٢٥٥ - (٣) مورة الأنبيا: آيت ٢٨ -

اور وہ (فرشتے) سفارش نہیں کرتے مگر اس شخص کے لئے جس کو وہ (اللہ تعالی) پسند کریں۔

ایک دوسرے مقام بر الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَكُمْ مِن مَّلَكِ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَاتُغْفِي شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآهُ وَيَرْضَىٰ ﴾ (١) .

اور آسمانوں میں کتنے فرشتے ہیں ان کی سفارش کسی کام نہیں آ سکتی مگر اس کے بعد کہ اللہ جس کے لئے چاہیں اور پسند کریں' اس کے بارے میں اجازت دی۔

اور فرمایا:

﴿ يَوْمَهِ ذِلَّا نَنْفُعُ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنَّ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ﴾ (١).

اس دن کسی کی شفاعت کام نہ آئیگی مگر جس کو رحمٰن سفارش کی اجازت دس اور اس کی بات کو پسند کری۔

اللہ تعالی نے اس بات کی اجازت نہیں دی کہ فرشوں سے یا نبیوں سے یا بتوں سے یا بتوں سے اور اننی سے مائی حاتیار میں ہے اور اننی سے مائی حاتی ہے۔

﴿ قُل لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ... ﴾ (").

کہ دیجئے کہ سفارش تو ساری اللہ ہی کے افتیار میں ہے۔

<sup>(</sup>١) سورة النجم: آيت ٢٧ -

<sup>(</sup>٢) مورة له : آيت ١٠٩ -

<sup>(</sup>٣) سورة الزم : آيت ١٩٨ ـ

وہ بی شفاعت کرنے والے کو شفاعت کی اجازت بخشتے ہیں آگر وہ اجازت نہ دیں تو کوئی ان کے دربار میں شفاعت کی جرات نہیں کر سکتا۔ ان کے ہاں مخلوق والا معاملہ نہیں کہ مخلوق کی اجازت کے بغیر بھی ان کے روبرو شفاعت کی جاتی ہوئے بھی شفاعت کی جاتی ہے اور وہ نہ چاہتے ہوئے بھی شفاعت کرنے والے اور اس کے تعاون کا محتاج ہوتا ہے اس لئے وہ اس کی شفاعت اس وقت بھی قبول کر لیتا ہے جب کہ اس نے اجازت نہیں دی ہوتی۔

اللہ تعالی تو ہر کمی سے بے نیاز ہے وہ کمی کے دست گر نہیں سب ان کے محتاج ہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ مخلوق اور اللہ تعالی میں ایک بنیادی فرق یہ ہے کہ مخلوق میں سے حاکم اپنی رعیت کے تمام احوال سے شفاعت کرنے والوں کے بتائے بغیر واقعت نہیں ہوتا اور اللہ تعالی تو وہ ہیں کہ انہیں اپنی مخلوق کے تمام حالات کی خبر ہے۔ انہیں اس بات کی چندال حاجت نہیں کہ کوئی انہیں ان کے حالات بتلائے۔

شفاعت کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی مخلص لوگوں پر عنایت فرماتے ہوئے انہیں ان لوگوں کی دعا کی وجہ سے معاف فرما دیتے ہیں جن کو انہوں نے از راہ کریم شفاعت کی اجازت عطا فرمائی ہوتی ہے۔



## ساتوال شبه:

یہ شبہ بھی پیش کیا جاتا ہے کہ اولیاء و صالحین کا اللہ تعالی کے ہاں خاص مقام ہے ان کی محبت و تعظیم میں یہ بات شامل ہے کہ ان کے ساتھ رابطہ رکھا جائے، ان کے آثار سے تبرک حاصل کیا جائے، اور ان کے طفیل اور ان کے حق کے ساتھ اللہ تعالی سے سوال کیا جائے۔ اس شبه كا جواب يه ب كه سب مومن لوگ اولياء الله بين البته اين ايمان اور اعمال کے بقدر ان کی ولایت کے درجات ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ لیکن کسی ایک کے بارے میں قطعی طور ر یہ کہنا کہ وہ اللہ کا ولی ہے اس کے لئے کتاب و سنت سے دلیل کا ہونا ضروری ہے۔ جس کی ولایت کی شهادت کتاب و سنت دس ہم بھی اس کی ولایت کی شہادت دیتے ہیں۔ اور جس کی شادت کتاب و سنت نہ دس تو ہم حتمی طور پر اس کے بارے میں کھے نہیں کہ سکتے البتہ مومن کے لئے خیر کی امید رکھتے ہیں۔ جن لو مگول کے بارے میں کتاب و سنت سے یہ ثبوت ملتا ہے کہ وہ اولیاء الله میں سے ہیں انکے بارے میں بھی فلو کرنا، ان سے تبرک حاصل کرنا، ان کے طفیل اور حق کے ساتھ اللہ سے سوال کرنا جائز نہیں۔ یہ سب باتیں شرک اور بدعات محرمہ کے وسائل میں سے ہیں۔ ہم نیک لوگوں سے محبت کرتے ہیں اور اچھے اعمال اور بھلی عادات میں ان کی پیروی کرتے ہیں کیکن ان کے بارے میں غلو کرتے ہیں اور نہ ہی ان کو ان کے مقام و مرتبہ سے اونجا کرتے ہیں۔ شرک کی ابتداء نیک لوگوں کے بارے میں غلو

سے بی ہوتی ہے جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں ہوا۔ انہوں نے نیک نوس کو بارے میں غلو کیا اور پھر سی غلو یماں تک پہنچا کہ انہوں نے انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر ان کی لوجاً کی۔ اس طرح اس امت میں نیک لوگوں کے بارے میں غلو کی وجہ سے "شرک فی العبادہ"(۱) شروع ہوا۔ اللہ تعالی اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غلو سے باز رہنے کی تلقین کی ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ قُلْيَدَاْهُ لَ ٱلْكِتَبِ لَا نَعْلُواْ فِدِينِكُمْ ... ﴾ "

كه ديجة اے الل كتاب! اپنے دين ميں مدسے مت بر ہو۔۔۔

اور نبی ترمیم صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

میری تعربیت میں اس طرح حد سے تجاوز نہ کرو جس طرح نصاری نے مریم کے بیٹے (حضرت عیبی علیہ السلام) کی تعربیت کرتے ہوئے حد سے تجاوز کیا۔ در حقیقت میں تو بندہ ہوں۔ تم (میرے بارے میں) صرف یہ کہو: "اللہ کا بندہ اور اس کا رسول"(۲)

اور اللہ تعالی نے ہمیں یہ حکم دیا ہے کہ ہم صرف اننی سے کسی ولی وغیرہ کے واسلہ کے بغیر دعا کریں اور انہوں نے ہم سے وعدہ فرمایا ہے کہ وہ ہماری فریاد کو سنیں گے۔ اور یقینا وہ وعدہ کی خلاف ورزی نہیں کرتے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عبادت میں شرک -

<sup>(</sup>۲) سورة الماكده: آيت ۷۷-

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (طبع شده مع فتح الباري) : ٢ : ٣٤٨ -

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ اُدْعُونِ آَسْتَجِبْ لَكُوْ ... ﴾ (۱) . اور تمهارے رب نے كها ہے مجہ سے دعا كرو ميں تمهارى فرياد سوں كا۔ الله تعالى نے يہ مجى فرما با ہے۔

﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِى فَسَرِيبُ أَجِيبُ دَعْوَةً الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق سوال کریں تو (کمہ دیجے) بے تک میں قریب ہوں جب مجھ سے دعا کرنے والا دعا کرتا ہے تو اس کی پکار کو سنتا ہوں۔

﴿ أَدْعُوا رَبُّكُمْ تَضَرُّكُمُ وَخُفْيَةً ... ﴾ (٣)

اپنے برورد گار کو گرا سروا کر چیکے چیکے پکارو۔

ایک اور مقام ریه فرمایا:

﴿.. فَادْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ... ﴾

اس کو پکارو خالص اس کی بندگی کر کے

اس طرح جن آیات میں دعا کرنے کا حکم دیا ان میں یبی ہے کہ براہ راست کسی کے واسلہ کے بغیر دعا کرو۔ اولیاء و صالحین تو خود اللہ تعالی کے محتاج اور دست مگر بندے ہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورة غافر: آيت ۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة البقره: آيت ١٨٧ - .

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف: آيت ٥٥ ـ

<sup>(</sup>م) سورة غافر: آيت ٢٥ ـ

### ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ يَدْعُوكَ يَبْنَغُوكَ إِلَى رَبِّهِدُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُوكِ عَلَاهُ ﴿ ... ﴾ (1) .

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ نود اپنے رب کی طرف دریعہ تلاش کرتے ہیں کہ کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے اور اس کی رحمت کی امید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے درتے رہتے ہیں۔

عوفی حضرت ابن عباس رضی الله عنهما سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کہ: مشرک لوگ کہا کرتے تھے: ہم فرشوں اور مسیح و عزمر کی عبادت کرتے ہیں اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ أُوْلَيْهِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ... ﴾ .

یعنی یہ فرشتے جن کو تم پوجتے ہو وہ تو خود اللہ تعالی کے قرب کے حصول کے لئے کوشاں ہیں وہ اللہ کی رحمت پانے کی اسید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے خوفردہ ہیں۔ اور جس کی خود یہ کیفیت ہو اس سے اللہ تعالی کے ساتھ فریاد نہیں کی با سکتی۔ (۱)

شیخ الاسلام ابن تیمیہ فرماتے ہیں: یہ آیت عام ہے اور ہر اس شخص کو شامل ہے جس کا معبود خود اللہ تعالی کی بندگی کرنے والا ہو خواہ وہ فرشوں سے ہو یا جنوں سے یا انسانوں سے۔ اس لئے اس آیت میں ہر اس شخص کے لئے خطاب ہے جس نے اللہ تعالی کے سوا کسی اور کو پکارا اور وہ پکارا جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء: آيت ٥٥ -

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير : ۳ : ۲۷ -

عذاب سے درنے والا ہو۔ بات کا خلاصہ یہ ہے کہ جس کمی نے کمی میت سے یا انبیاء و صالحین میں سے غیر موجود شخص سے دماکی خواہ وہ لفظ استغاثہ سے ہو یا کمی اور لفظ سے اس پر یہ آیت منطبق ہوگی۔ جس طرح کم فرشتوں اور جنوں سے دماکرنے والے شخص پر منطبق ہوتی ہے۔ (۱) جرا ہے ۔ ۔ ۔

# آٹھوال شبہ:

ان کے شبات میں سے ایک شبہ کی بنیاد مندرجہ ذیل دو آیات سے استدلال ر ہے

﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ اَسُوا أَتَعُوا اللَّهَ وَاتِّبَعُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ .

اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ سے درو اور اس کی طرف وسید دھوٹرو۔ دوسری آیت:

﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِ مُ ٱلْوَسِيلَةَ أَبُّهُمْ ٱقْرَبُ ﴿ ﴿ ۖ ﴿ ﴿

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ خود آپنے رب کی طرف دریعہ تلاش کرتے ہیں کہ کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔

انہوں نے ان دو آیات سے یہ مجھا کہ ان کے اور اللہ تعالی کے درمیان انبیاء و مالحین کی شخصیتوں ان کے حقوق اور مقام و مرتبہ کا وسیلہ پڑتا جائز اور درست ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ ان دونوں آیتوں میں وسیلہ سے مراد وہ کچہ

- (١) مجموع فتاوى شيخ الاسلام: ١١: ٥٢٩ و١٥:٢٢٢\_
  - (٢) سورة المائدة: آيت ٣٥ ـ
  - (r) سورة الاسماء: آيت ۵۵ -

نہیں جو یہ مجھتے ہیں بلکہ مراد یہ ہے کہ نیک اعمال سے قرب الهی کا صول کیا جائز۔
کیا جائے۔ وسیلہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک جائز وسیلہ ہے اور دوسرا نا جائز۔
جائز وسیلہ کی کئی ایک اقدام ہیں انہی جائز اقدام میں مندرجہ ذیل قسمیں ہیں:
ا۔اللہ تعالی کے اسماء و صفات سے وسیلہ پکڑنا جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا
ہے۔

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ لَلْمُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا .. ﴾ (1).

ر ت الد ك اچم نام بين التي ك ساته الله سے دعا كرو۔ جيساك مسلمان يہ كرد

يا الله: اے اللہ

كا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ: ال رحم كرنے والوں ميں سے سب سے

زیادہ رحم کرنے والے۔

يَا حَنَّانُ : ات شفقت فرمانے والے۔

كاكتكار : الله الله والحد

يَا ذَاالُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ: ال طالت و اكرام واليه

میں آپ سے اس اس بات کا سوال کرتا ہوں۔

r - فقر و حاجت کا اظہار کر کے اللہ تعالی کے ہاں وسیلہ پکڑنا' جیسا کہ حضرت الوب علیہ السلام نے کہا:

﴿..أَنِّ مَسَّنِيَ ٱلفُّرُّ وَأَنَّ أَرْحُكُمُ ٱلزَّحِينَ ﴾ (''.

(١) سورة الاعراف: آيت ١٨٠ -

(٢) سورة الانبياء: آيت ٨٣ -

مجھے بیماری پہنچی ہے اور آپ سب رحم کرنے والوں سے زیادہ مہربان ہیں۔ اور جیسا کہ زکریا علیہ السلام نے کہا:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُ عَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ (1)

(زکریا علیہ السلام نے) کہا: اے میرے رب میری ہڈیاں کمزور ہو گئیں اور (بڑہاپے کی) سفیدی سے سر پھکنے لگا اور میں تجھ کو پکار کر کبھی محروم نہیں رہا۔

اور جیسا که حضرت دوالنون علیه السلام (اینس علیه السلام) نے کہا:

﴿ .. أَنَ لَآ إِلَهُ إِلَّا آَنَتَ سُبَحَنَنَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ .

نہیں کوئی معبود مگر تو۔ تو پاک ہے بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

٣- نيك اعمال كا وسيله بكُونا جيساكه الله تعالى ك اس فرمان ميس آيا ہے:

﴿ رَّبَنَآ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيَا يُنَادِعِ الْإِيمَنِ أَنَّ مَامِنُواْ بِرَيِّكُمُ فَعَامَنَا رَبَّنَا فَاغْفَرْ لَنَاذُنُوسَنَا وَكَفَرْعَنَا سَيَعَاتِنَا...﴾ " .

اے ہمارے رب ہم نے ایک پکارنے والے کی سنی جو ایمان کی طرف پکارتا ہے (کہتا ہے) اپنے رب پر ایمان لاؤ پس ہم ایمان لائے۔ اے ہمارے رب ہمارے گزاہوں کو بخش دے اور ہم سے ہماری برائیاں دور کر

<sup>(</sup>١) سورة مريم : آيت ١٠ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء: آيت ٨٤ ـ

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : آيت ١٩٣ -

اور جیسا کہ ان عین اشخاص کے قصہ میں آیا ہے کہ فار پر پتھر آ بڑا اور انہوں نے اپنے نیک اعمال کے ذریعہ اللہ تعالی سے دعا کی تو اللہ تعالی نے ان کی مصیبت دور کر دی. اور یمی وسیلہ ہے جس کا ذکر ان دونوں آیات میں ہے جن سے شبہ بیش کرنے والوں نے دلیل پکڑی ہے۔ یہ وسیلہ نیک اعمال کے واسطہ سے اللہ تعالی کا قرب عاصل کرنا ہے۔

۴ - نیک لوگوں کی دعا کے ساتھ اللہ تعالی کے ہاں وسیلہ پکڑنا:

اس کی مورت یہ ہے کہ کوئی شخص کمی زندہ نیک شخص کے پاس جائے اور اس سے کہے کہ میرے لئے اللہ تعالی سے وما کیجئے جس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ایک ساتھی سے فرمایا:

اے میرے چھوٹے بھائی ہمیں اپنی دعا میں نہ بھولنا" (۱)

اور جیبا کہ صحابہ رسول کرمیم صلی اللہ علیہ وسلم سے اللہ تعالی کے ہال دما کرنے کی درخواست کیا کرتے اس طرح وہ آپس میں ایک دوسرے سے بھی اللہ تعالی سے دعا کی درخواست کرتے تھے۔

### نا جائز وسيله:

نا جائز وسیلہ یہ ہے کہ مخلوق میں سے کسی کی دات یا حق کیا عظمت و شان کا واسطہ دے کر اللہ تعالی سے سوال کرنا جیسا کہ کوئی کسنے والا یہ کمے "میں قلال کے واسطہ سے کیا اس کے حق سے کیا اس کی عظمت و شان کے واسطہ سے آپ سے سوال کرتا ہوں"

<sup>(</sup>۱) سنن الى داود باب الدعاء ' حديث نمبر ١٣٩٨ - نيز الترمذى: باب الدعوات ' حديث نمبر ٣٥٥٢ -

قطع نظر اس سے کہ جس کے واسلہ سے سوال کیا جا رہا ہو وہ زندہ ہے یا مردہ۔

اس طرح سوال کرنا بدعت، حرام اور شرک کے وسیلوں میں سے ایک وسیلہ ہے اور آگر سوال کرنے والا جس کا وسیلہ پکڑ رہا ہے اس کا تقرب ماصل کرنے کے لئے کوئی عبادت کرے تو یہ شرک اکبر ہے (نعوذ باللہ من ذلک) بیسا کہ کمی ولی کے لئے ذرح کرے، یا اس کی قبر کے لئے ندر مانے، یا اس کو پکارے اور اس سے مدد طلب کرے یا اس طرح کے اور اعمال کرے ہم اللہ تعالی سے التجا کرتے ہیں کہ وہ مسلمانوں کو دین کی سمجھ عطا فرما دی، دشمنوں کے ظلف نصرت و اعانت فرما دیں اور ان کے بیسکے ہوئے اشخاص کی راہنمائی فرما دی۔ آمین۔

# نوال شبه:

ان کے شبات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ بعض امادیث سے استدلال کرتے ہیں اور مجھتے ہیں کہ وہ امادیث ان کے لئے دلیل بن مکتی ہیں۔ ان امادیث میں سے ایک وہ مدیث ہے جو کہ امام ترمذی نے اپنی کتاب بائع الترمذی میں اپنی سند کے ساتھ عثمان بن صنیعت رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ ایک نا بینا شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں ماضر ہوا اور عرض کی: اللہ تعالی سے دعا کیجے کہ وہ مجھے عافیت دی۔ آپ نے فرمایا "اگر تو پسند کرے تو میں تیرے لئے دعا کروں اور اگر تو چی طاب تو صبر کرنا تیرے لئے بہتر ہے" بات تو عرض کی آپ اللہ تعالی سے دعا کیجئے۔ آپ نے اس کو انجی طرح اس نے عرض کی آپ اللہ تعالی سے دعا کیجئے۔ آپ نے اس کو انجی طرح

وضو كرنے اور ان الفاظ كے ساتھ دھا كرنے كا حكم ديا:

اللَّهُمَّ إِنِّيُ أَسَالُكُ وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيكِ مُحَمَّدٍ نَبِي السَّرَّحَةِ ، إِنِّيُّ نَوَجَّهُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَ اللَّهُ اللَ

امام ترمذی فرماتے ہیں: یہ حدیث حسن صحیح غریب ہے۔ ہم اس کو الو جعفر کی روایت سے جانتے ہیں اور یہ الو جعفر الخطمی شیں۔(۱)

ان لوگوں نے کہا کہ اس مدیث سے نبی کریم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطہ سے اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہوتا اور سوال کرنا ثابت ہوتا ہے۔ ان کے استدلال کا جواب یہ ہے کہ آگر یہ مدیث صحیح بھی ہو تب بھی اس کا اس بات سے کوئی تعلق نہیں جو یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کیونکہ اس نابینا شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ آپ اس کے لئے دما فرما دین اور پھر وہ دعا کے ساتھ آپ کی موجودگی میں متوجہ ہوا اور ایسا کرنا جائز ہے۔ کہ تم کمی نیک زندہ شخص کے پاس جاؤ اور اس سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دیا کرے۔ اس مدیث سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دیا کرے۔ اس مدیث سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دیا کرے۔ اس مدیث سے

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : كتاب الدعوات ، حديث ٣٥٤٣ -

یہ بات بالکل ثابت سی ہوئی کہ مردوں اور غیر موجود لوگوں کا وسیلہ پکڑا جائے اور ان کی وساطث سے اللہ کی طرف توجہ کی جائے ورسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی تو اس نا بینا کو یہی حکم دیا کہ وہ اللہ تعالی سے یہ دہا کرے کہ وہ اس کے بارے میں اپنے بی کی سفارش قبول فرمانے ظامہ یہ کہ اس حدیث میں اللہ تعالی سے شفاعت طلب کی گئی ہے اور صرف اللہ تعالی سے شفاعت طلب کی گئی ہے اور صرف اللہ تعالی بی سے شفاء دینے کا سوال کیا گیا ہے۔ اس سے زیادہ کچے ثابت نہیں ہوتا۔ اس میں تطعانی بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ بوتا۔ اس میں تطعانی بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ پکڑنا جائز ہے یا مردوں اور غیر حاضر لوگوں کو پکارنا درست ہے۔

اس کے علاوہ یہ لوگ آیک جھوٹی اور خود ساختہ حدیث سے بھی استدلال کرتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "میری عظمت و شان اللہ تعالی کے ہاں بلند ہے؟۔
یہ حدیث جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ تعالی نے کھا ہے، جھوٹی ہے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بستان باندھا گیا ہے کہ آپ نے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بستان باندھا گیا ہے کہ آپ نے

د سوال شبه:

ان کے شہات میں سے ایک بات یہ بھی ہے کہ وہ کہانی قصوں اور خوالوں پر بھروسہ کرتے ہیں، جیسا کہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص فلاں شخص کی قبر ' میں آیا اور ایوں ایوں واقعات ہوئے، اور فلاں شخص نے خواب میں ایسے ایسے دیکھا۔ ای طرح کی ایک کہانی ان میں سے کچھ لوگ ایوں بیان کرتے ہیں۔

<sup>(1)</sup> مجموع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيميه : ۳۲۹ ° ۳۱۹:۱ \_

العتبی نے کہا: میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس بیٹھا تھا ایک مدو آیا اور کہنے لگا:

اے اللہ کے رسول آپ رہ سلام ہو۔ میں نے اللہ تعالی کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے:

﴿...وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ جَاءَوكَ فَاسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَ حَدُواْ اللَّهَ تَوَّابُ ارَّحِيمًا ﴾ (١).

اور آگر یہ لوگ جب انہوں نے اپنی جانوں پر ظلم کیا تھا آپ کے پاس آ کر اللہ سے معافی مانگتے اور رسول بھی ان کے لئے معافی چاہتا تو وہ اللہ کو بڑا معاف کرنے والا مهرمان یاتے۔

اور میں آپ کے پاس اپنے گناہ کی معافی طلب کرتے ہوئے اور اپنے رب کی طرف آپ کی شفاعت چاہتے ہوئے آیا ہوں۔ پھر وہ (بدو) یہ اشعار بڑھنے لگا (جن کا ترجمہ حسب ذیل ہے)

اے ان تمام سے بہتر جن کی ہڈیاں زمین میں دفن کی گئی ہیں اور اس کی ہڈیوں کی خوشبو کی وجہ سے چھٹیل میدان اور ٹیلے خوشبودار ہو گئے۔

میری جان اس قبر ر قربان ہو جائے جس میں آپ تشریف فرما ہیں اس قبر میں یاکدامنی اور جود و سخا ہے۔

بدو (یہ کہہ کر) چلا محیا میری آنکھ لگ گئی تو میں نے نبی کرمیم صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ آپ فرما رہے تھے:

"اے علی الله تعالی نے اس او اور اسے یہ نوشخبری سناؤ کہ الله تعالی نے اس

<sup>(1)</sup> سورة النساء: آيت ١٩٣ -

#### کو معاف کر دیا ہے۔"

اس شبر كا جواب يه ب كه قصى كهانيال اور خواب احكام و عقائد كے ثابت كرنے كے كابت كرنے كے كابت كرنے كے لئے دليل نہيں بن كتے۔ اور الله تعالى كا جو يه ارشاد ب:

# ﴿... جَكَآمُوكَ ... ﴾ . كه وه آپ كے پاس آتے

اس سے مراد نبی کرم ملی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں ان کے پاس آنا ہے مدان کی قبر کے یاس آنا۔

اور اس کی دلیل یہ ہے کہ حضرات صحابہ اور تابعین میں سے کمی نے بھی آپ کی قبر کے پاس آ کر یہ سوال نہ کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لئے سمنابوں کی معافی طلب کریں صالانکہ وہ لوگ خیر و بھلائی کے حصول اور دینی احکام کی پابندی کے انتہائی حریص تھے۔

# گیار هوال شبه:

ان کے شبات میں سے ایک ان کی ہے دلیل ہے کہ بعض قبروں وغیرہ کے پاس ان کی بعض ماجتیں لوری ہو گئیں۔ جیسا کہ وہ کستے ہیں کہ فلال شخص نے قلال قبر پر حاضر ہو کر دما کی یا قلال شخص یا ولی کا نام پکارا تو اس کی مراد لوری ہو گئی۔ اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ مشرک کی کسی ماجت کا لورا ہونا اس بات کی دلیل شیں بن سکتا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کر رہا ہو اور است ہے میں ممکن ہے کہ (اسی مقام پر) اس کی ماجت کا لورا ہونا تقدیر الی سے ہو اور مشرک یہ سمجھ رہا ہو کہ یہ کسی شیخ یا ولی سے اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی کسی مراد کے فراد کرنے کی وجہ سے ہے۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی

وقت كى مشرك كى حابت كے لورا ہونے سے اس بات كى دليل نہيں پكرى با سكتى كى دليل نہيں پكرى با سكتى كى اللہ تعالى كے سواكى اور سے دعا كرنا درست ہے۔ حقيقت تو يہ ہے كه مشركوں كے پاس اپنے مشركاند اعمال كو سحيح ثابت كرنے كے لئے ايك بھى شوس اور پخت دليل نہيں۔ ان كى كيفيت تو وى ہے جو اللہ تعالى نے بيان فرمائى ہے۔

﴿ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلَنْهُا مَاخَرُ لَا بُرْهِ مَن لَهُ بِهِ ... ﴾ (1) .

اور جو کوئی اللہ تعالی کے ساتھ کمی دوسرے کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے یاس شیں۔

شرک کی اساس کمی برهان و ولیل بر شیں۔ جبکہ توحید کی بنیاد قطعی براہین اور واضح دلائل بر ہے۔

﴿.. أَفِ ٱللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَنَ وَالْأَرْضِ ... ﴾ (٢) .

کیا اللہ کے بارے میں شک ہے جو آسمانوں اور زمین کا بنانے والا ہے۔

﴿ یَکَائِیُمَا النَّاسُ اَعْبُدُوا رَبَّکُمُ الْذِی خَلَقَکُمْ وَالَّذِینَ مِن مَبْلِکُمْ

لَمُلَکُمْ تَتَغُونَ ۞ الَّذِی جَمَلَ لَکُمُ الْأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاهُ

وَأَنْزُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ. مِنَ الشَّمَرْتِ رِزْقًا لَکُمْ فَلَا تَجْعَلُوا

بِدُوانِدُوادًا وَأَنْشُمْ مَنْلَمُونِ ﴾ ""

اے لوگو اپنے رب کی بندگی کرو جس نے پیدا کیا تم کو اور ان کو جو تم

<sup>(</sup>١) سورة الموسنون : آيت ١١٤ -

<sup>(</sup>٢) سورة ابراهيم: آيت ١٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آيات ٢١ - ٢٢ -

سے پہلے تقے تاکہ تم پرنیزگار بن جاؤ۔ جس نے زمین کو تمارے لیے بچھونا بنایا اور آسمان کو چھت اور آسمان سے پانی برسا کر تمبارے کھانے کے لئے میوے اللہ کا شریک مت مقرد کرو جب کہ تم (یہ سب کچہ) جانتے ہو۔

### بار هوان شبه:

غالی صوفیوں اور ان کے مقلدین کا خیال ہے کہ شرک دنیا کی طرف رجمان اور اس کی طلب میں مشغول ہونے کا نام ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ یہ ان کی طرف سے اس شرک اکبر ہر پردہ دار شبہ کا جواب یہ ہے کہ یہ ان کی طرف سے اس شرک اکبر ہر پردہ دالنے کی کوشش ہے جس کا وہ ارتکاب قبروں کی لوجا اور مشائخ کی تعظیم کی صورت میں کرتے ہیں۔ اللہ تعالی ہے دنیا کو جائز طریقہ سے طلب کرنے کا مقصد اللہ تعالی کی فرمانبرداری میں اعانت عاصل کرنا ہو تو یہ عین عبادت اور توحید ہے۔



خاتميه:

شرك ظلم كى تمام اقدام ميں سے سب سے سكين قسم ہے۔ اللہ تعالى فرماتے ہيں:

﴿.. إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ ﴾ (١).

بے شک شرک ظلم عظیم ہے۔

جس کی موت شرک ر ہوئی اس کے لئے اللہ تعالی کی طرف سے معافی نہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِعِن يَغْفِرُمَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاَّهُ ... ﴾ (١).

مورد الله تعالی اس بات کو معاف نہیں کرتے کہ ان کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس کے علاوہ جس کو چاہتے ہیں معاف فرما دیتے ہیں۔ میا جائے اور اس کے علاوہ جس کو چاہتے ہیں معاف فرما دیتے ہیں۔ مشرک ر جنت عمیشہ عمیشہ کے لئے حرام ہے۔

> (٢) ﴿ - إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدَّ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّاأَرُ - ﴿

بے شک جس نے اللہ تعالی کے ساتھ شرک کیا اللہ تعالی نے اس بر جنت حرام کر دی اور اس کا مٹھکانا گاک ہے۔

مشرک پلید ہے اس کا معجد حرام میں دافلہ جائز نہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورة لقمان : آيت ۱۳ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آيت ٢٨ -

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: آيت ٢١ -

﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ ، امَنُوٓ إِنَّمَا الْمُثْمِرُونَ نَجَسٌّ فَكَلَايَقَ رَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَاءَ بَعَدَ عَامِهِمْ هَاذاً ... ﴾ (1) .

اے ایمان والو! بے شک مشرک لوگ پلید ہیں اس سال کے بعد وہ مسجد حرام کے قریب نہ آئیں۔

مشرک کا خون و مال مباح ہے۔

﴿ فَإِذَا آسَلَمَ ٱلْأَمْهُو الْمُدُمُ فَاقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمُ وَالْمَشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَحْدُوهُمْ وَأَقَالُوا الصَّلَاةَ وَمَاتَوُا الرَّحَدُوةُ وَالْمَالُوةُ وَمَاتُوا الرَّحَدُوةُ وَمَاتُوا الرَّحَدُونُ وَالْمُنْ الْمُعْمُدِينَا الْمُعْدُونُ وَمُنْودُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُنْ الْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمِنُونُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُعْدُونُ وَمُؤْمُ وَمُؤْمُونُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُوالِمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُونُ وَالْمُونُ والْمُونُ وَالْمُونُ ولِمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُولُولُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ والْمُونُولُونُ الْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ ول

جب حرمت والے مہینے گرر جائیں تو مشرکوں کو جہاں پاؤ قتل کرو' ان کو کھڑو، ان کو گھرو، اور ان کی تاک میں ہر گھات کی جگہ بیٹھو۔ پس آگر وہ توبہ کر لیں' نماز کو قائم کریں اور زکوہ اوا کریں تو ان کی راہ چھوڑ دو۔ مشرک واضح طور پر سیدی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور اس نے شرک کر کے بہت بڑا بہتان باندھا ہے وہ توحید کی بلندی سے دور جا گرا۔

﴿ .. وَمَن بُشْرِكَ بِاللَّهِ فَكَأَنَّهَ اَخَرَّ مِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّبْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِ مَكَانِ سَجِينٍ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : آيت ٢٨ -

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: آيت ٥ -

<sup>(</sup>٣) سورة الحج : آيت ٣١ -

اور جو کوئی اللہ کے ساتھ شرک کرے (تو اس کی مثال الیی ہے) جیسے وہ آسمان سے عر روا پھر برندے اس کو آمیں دور میں یا آندھی اس کو آمیں دور بیسنگ دے۔

مشرک سے تکاح کرنا جائز نہیں۔

﴿ وَلَا لَنَكِحُوا اَلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مُثَّمَّقُوْمِنَكُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَتْكُمُ ۚ وَلَا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَمَبَّدٌ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوَ أَعْجَبَكُمُ اللهِ (١).

مشركه عورلوں سے تب تک فكاح مذكره جب تک كه وه ايمان مذ لائيں۔ مومد لونڈى مشركه عورت سے بہتر ہے۔ آگرچه وه تمبيں پسند ہو۔ مشرك مردوں سے تب تک فكاح مذكره جب تک كه وه ايمان مذلائيں مومن غلام مشرك مرد سے بہتر ہے آگرچه وہ تمہيں پسند ہو۔

مشرک کا کوئی عمل قبول نہیں کیا جاتا اور نہ ہی اس کی عبادت درست ہے۔ ﴿ وَلَقَدْ أُوجِیَ إِلَیْكَ وَ إِلَى الَّذِینَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكُتَ لِیَحْبَطَنَ عَمَلُكَ **وَلَنَّكُونَ ّ**َمِنَ

المُخْتِيرِينَ ﴾ (١).

بے شک تمہاری طرف اور ان کی طرف جو تم سے پہلے تھے یہ وہی کی گئی کہ اگر تو نے شرک کیا تو والوں میں اگر تو نے شرک کیا تو تیرا عمل برباد ہو جائیگا اور تو خسارہ پانے والوں میں سے ہو جائیگا۔

اور فرمایا :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آيت ٢٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٧٥ -

### ﴿... وَلَوْ آَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَسْمَلُونَ ﴾ (1).

اور آگر وہ شرک کرتے تو جو عمل وہ کرتے تھے یقیناً برباد ہو جاتا۔
ہم اللہ تعالی سے شک شرک کفر کفو نفاق اور برے اخلاق سے پناہ طلب
کرتے ہیں اور اس بات سے بھی اللہ تعالی کی پناہ مانگتے ہیں کہ مال اہل
اور اولاد میں بھی ایسی حالت پیدا ہو جائے جو بری ہو۔
اسے اللہ! ہمس حق کو حق سمجھنے اور اس کی چسروی کی توفق د مجئے۔ اور

اے اللہ! همیں حق کو حق سمجھنے اور اس کی پیروی کی توفیق دیجئے۔ اور همیں باطل کو باطل سمجھنے اور اس سے بچنے کی توفیق عطا فرمائے۔

﴿ سُبِّحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْمِزَّةِ مَنَّايَمِيغُونَ ۞ وَسَلَتُمُ مَلَ الْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴾ (١)

﴿ سُبْحَنْنَهُ وَتَعَنْلَ عَمَّا مِثْرِكُوكَ ﴾ ﴿ شَبْحَنَهُ وَتَعَنَلَ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَمِيرًا ﴾ ﴿ سُبْحَنَهُ وَتَعَنَلَ عَمَّا يَقُولُونَ عُلُوًا كَمِيرًا ﴾ وصحبه أجمعين .

والسلام عليكم و رحمة الله و بركاته دلا كثر صالح الفوزان

<sup>(</sup>١) سورة الانعام: آيت ٨٨ -

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : آبات ١٨٠ - ١٨٢ -

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آيت ١ -

<sup>(</sup>٧) سورة الاسراء آيت ٣٣ \_

# فهرست

| ۵          | بیش لفظ از دا کشر عبدالله بن عبدالجمسن الترک |
|------------|----------------------------------------------|
| 4          | تقييقت لوحيد كا بيان                         |
| 14         | قسام توحيد                                   |
| <b>r</b> 4 | جید عبادت میں شرک                            |
| ۳-         | بهلا شب                                      |
| ٣٣         | وسرا شب                                      |
| <b>79</b>  | بيرا شب                                      |
| ۳۱         | وعقا شب                                      |
| ٣٣         | انچوال شب                                    |
| ~~         | بعثا شب                                      |
| <b>MA</b>  | بالوان شبه                                   |
| ٥٢         | انشوال شي                                    |

| ۵۵ | ناجائز وسيله   |
|----|----------------|
| PG | نوال شب        |
| ۵۸ | دسوال شب       |
| ٧. | حميار ہواں شبہ |
| 44 | بارہواں شبہ    |
| чт | فاتمه          |
| 44 | فهرست          |
|    |                |

### أفى الكريم وأفتى الكريمة

ندعوكم للمشاركة في إنجاح اعمال الكتب وتحقيق طموحاته من خلال إسهامكم بالأفكار والمقتر حات والمعنوي.

#### فلا تعرم نفسك الأجر بالمشاركة في دعم أعمال المكتب

### طدلك ... ح يكا لعلد دايا

| غرض الحساب                                                         | رقم الحسساب     | إسم الحساب      | م |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------|-----------------|---|
| خاص بتسپیر اعمال المکتب کمثل رواتب الدعاة<br>والعاملين وخدمات اخري | 1907-4-1-1-77   | التبرعات العامة | , |
| خاص بطباعة الكتب والمطويات وغيرها                                  | 1907-1-1-1-7007 | تبرعات المكتب   | 1 |
| خاص بأصناف الزكاة                                                  | 1907-1-1-1-177  | تبرعات الزكاة   | 4 |
| خاص بتشييد مبائي المكتب                                            | 1407.4.1.177007 | مقسرالمسكتب     | 1 |

الحساب الموحد لجميع حصابات الكتب (١٩٥٦٠٨٠١٠٢١) لدى مصرف الراجحي



